#### प्रकाशक

# श्रवध पव्लिशिंग हाउस पान दरीवा, लखनऊ

मृत्य एक रुपिया

सुद्रक नवज्योति भेस, लखनऊ

# विषय-स्ची

| विषय              |     | पृष्ठ | पृष्ठ संख्या |    |
|-------------------|-----|-------|--------------|----|
| जीवन-सामग्री      | ••• | •••   | •••          | १  |
| वंश परम्परा       | *** | •••   | •••          | ४  |
| वैराग्य           | ••• | •••   | •••          | २५ |
| दीक्षा            | ••• | •••   | •••          | २६ |
| श्रकवरी दरवार में | ••• | ***   | •••          | ३७ |
| माहि्त्यिक जीवन   | ••• | •••   | ****         | ५१ |
| स्फूट प्रसंग      | *** | ***   | •••          | ५७ |
| वैकुंठ यात्रा     | ••• | ****  | •••          | ६३ |

#### दो शब्द

नवर्गीय हाँ । यहप्याल की कृति 'मुददान' ('शीयन मामणी) का प्रचा-ान माहित्यक मोद के ऐतिहासिक प्रम ने बाज ने इस वर्ष पूर्व हो जाना पारिये था। पाने नेपननान में प्रवाधित होकर, रचना में सकत दृष्टिकोस घोर विश्लेषण को जो महत्व मिलता, वह पान नहीं मिल महत्ता, वयोक्ति उस समय प्रकाशित होने पर इस विषय पर निराने वाले परवर्ती विद्वान् उनका उपयोग, विवेचन एवं विकासादि कर सकते थे। पर पात्र ऐता सम्भय नहीं है। इस बीच में सूरदास के जीवन घीर साहित्य से सम्यन्य राजनेवासी अनेक राजनाएँ प्रकारित हो पुकी है, जिनमें विशेष महत्वपूर्ण टॉ॰ जनादंग मिश्र कृत 'गूरदान', श्राचार्य बाँ० हजारीप्रसाद द्विवेदी कृत 'सूरमाहित्य', ढाँ० रामरतन भटनागर कृत 'मूरमाहित्य की भूमिका', पंर मूंबीराम धर्मा 'कृत सूरतीरम', ढाँ० दीनवान् गुप्त कृत 'म्रप्टछाप भीर वल्तम सम्प्रदाय' तया ढाँ०प्रजे-ध्वर वर्मा कृत 'मुरदान' हैं। इनमें प्रथम तीन में सामान्य, फितू ग्रन्तिम त्तीन में विशेष गोजपूर्ण प्रध्ययन प्रस्तृत किये गये है। विनार श्रीर दृष्टि-कोरा को नवीनता हमें 'मूरकोरभ' में मिलती है, किंतु सगस्त सामग्री का तकंसंगत श्रध्ययन एवं वैज्ञानिक विवेचन हमें 'श्रष्टछाप श्रीर वल्लभ-सम्प्रदाय' में प्राप्त होता है। 'सूरदास' में समस्त सामग्री का उपयोग-कर पूरी जानकारी सामने रक्खी गई है, किन्तु निष्कर्ष श्रीर विश्लेषस् ग्रधिक गंभीर और सर्वमान्य नहीं। यह ग्रवश्य है कि ग्रन्तिम ग्रध्य-यन द्वारा सूर के जीवन ग्रीर साहित्य-सम्बन्धी समस्याग्रों पर प्रकाश डालने के प्रयास की पूर्णता हो जाती है।

इतना होते हुए भी विद्वानों में उनके जन्मस्यान, जन्मतियि, जाति. माता-पिता, रचनाग्रों श्रादि से सम्बन्धित उल्लेखों में बड़ा मतभेद हैं। ग्रौर निश्चित रूप से ग्राज भी नहीं कहा जा सकता कि इनमें से किसी भी एक विद्वान् का मत पूर्णतया मान्य है, क्योंकि उसके विपक्षी मत के सम्बन्ध में भी समुचित तर्क पर्याप्त मात्रा में मिल जाते हैं। उदा-हरराार्थ डॉ॰ गुप्त का मत है कि 'सूरसारावली' सूर की स्वतंत्र, निजी एवं पूर्ण रचना है। यह न केवल सूरसागर की विषय-सूची मात्र है, वरन, उसका ग्रीर भागवत की कथा का संक्षिप्त सारांश है। अपने इस कथन के पक्ष में उन्होंने ग्रनेक प्रमाण दिये हैं । 🕸 किंतु, डॉ० व्रजेश्वर वर्मा का मत इससे भिन्न है । उनके अनुसार यह अष्टेछापी सूरदास की नहीं, वरन् किसी ग्रन्य सूरदास की कृति हैं; क्योंकि सारावली के ग्रन्तगंत जो ग्रात्म-विज्ञापन का भाव है वह ग्रष्टछापी सूर की प्रकृति के विरुद्ध पड़ता है। साथ ही साथ भाव ग्रीर रचनारौली में भी उन्हें भिन्नता दिखलाई देती है। इसके भी उन्होंने ग्रपने तर्क श्रीर प्रमाए छिदिये हैं। इस प्रकार मत-भेद का ग्रवकाश इतने ग्रन्थों की रचना के वाद भी वना रहता है।

<sup>🕸</sup> देखिये 'श्रष्टछाप श्रीर बल्लम संप्रदाय', भाग १; पृष्ठ २८४

<sup>🕾</sup> देखिये 'सुरदास' ( ढा० ब्रजेश्वर वर्मा ), ए० ८३

ऐसी दशा में ठाँ० यट्ट्यान के दृष्टिकोशा से प्रस्तुत इस सामग्री की प्रयहेलना नहीं की जा सकती। जहाँ तक सामग्री की प्रामाशिकता का प्रस्त है, यहाँ तो उन्होंने जिन सोतों का उपयोग किया है, ये प्रियक सम्मान्य नहीं, प्रयोक्ति वे प्रष्टद्धापी सूरदास को सूरदास मदन-मोहन थ्रौर सूरदास विन्यमंगल घादि के साथ मिला देने का श्रम उत्पप्त करते है। किंतु जहाँ तक उस सामग्री के विदलेषशा, व्यास्या श्रोर फल-स्वरूप निष्कर्षों का प्रदन है, प्रस्तुत ग्रध्ययन महत्वपूर्ण है श्रीर इसमें प्राप्त घनेक धनुमानो ग्रीर सुकावों को महत्वहीन सिद्ध नहीं किया जा सबना।

टॉ॰ यडथ्याल की इन कृति में, सूरदाम के सम्बन्ध में विरासी
मामग्री को एकत्र करके उने विचार-मूत्र-द्वारा गूँचने का प्रथम
प्रयत्न है। (जो प्रकाशन-त्रम से ही भाज श्रन्तिम हो गया है)
भौर इस प्रकार ऐतिहासिक दृष्टि से इसका महत्व है। विस्तृत रूप
मे प्राप्त श्रन्तर्नाक्य श्रीर विह्मांक्यों के श्राधार पर निकाले गये निष्कर्षों
में मतभेद होने के कारगा, श्राज भी उनके दृष्टिकोगा का महत्व देखा
जा सकता है। श्राधा है कि तुलनात्मक श्रध्ययन के लिए सूर के
विद्याचियों को यह कृति उपयोगी एवं महत्वपूर्ण सिद्ध होगी।

—भगीरय मिश्र

### िजीवन-सामग्री ]

भारतीय किय श्रपनी किवता के प्रचार के जितने इच्छुक रहे हैं उतने स्वयं श्रपनी ख्याति के नहीं। प्रसिद्ध कियों की रचनाश्रों में पाये जानेवाले प्रचिप्तांश उनकी इस प्रवृत्ति के साची हैं। न जाने कितने किवयों की कृतियाँ श्राज भी हमारे हृदय को श्रानंदोद्वेजित कर रही हैं, किंतु हमारे पास यह जानने का साधन नहीं कि हमें उनके जिए किसका कृतइ होना चाहिए। श्रात्म-प्रख्याति की इसी उपेचा के कारण श्राज बहुत से किवयों का नाम तक श्रतीत के श्रंधकारमय गर्त में विजीन हो गया है। जिन किवयों को यह उपेचित ख्याति प्राप्त भी हुई है, उनका भी हम नाम ही नाम जानते हैं, उनके जीवन की घटनाश्रों के प्राप्ताणिक विवरण हमें उपजन्ध नहीं होते; उनके संबंध में जिज्ञासा-वृिष्त का, श्रमुमान श्रौर किंवदितयों को छोड़कर श्रीर कोई साधन नहीं रह जाता। ऐसी दशा में उनकी रचनाश्रों में यदि परोचरूप से भी कहीं उनके जीवन की घटनाश्रों की श्रोर कोई संभव संकेत मिल जाता है तो उसी के सहारे श्रमुमान भिड़ाने श्रौर किंवदितयों को श्रस्थायीरूप से सत्य मानने के जिए वाध्य होना पड़ता है।

यद्यपि सूरदास का जीवन-वृत्त संबटित करने के लिए भी श्रनुमान का श्रभ्यास श्रीर किंवदंतियों का श्राश्रय श्रावश्यक है, किंतु सौभाग्यवश उसके लिए कुछ श्रीर सामग्री भी हमें सुलभ है। स्वयं सुरदासजी ने श्रपनी वंश-परंपरा के संबंध में 'साहित्य लहरी' में एक पद कहा है । इसके श्रतिरिक्त 'श्राईनेश्रकवरी' 'मुंतिख़्युल् तवारीख़' श्रोर 'मुंशियात श्रयुज फ़ज़ल' में उनका श्रथचा उनके पिता का उल्लेख मिलना है। श्राईने-श्रकवरी का कर्ता श्रकवर वादशाह का वज़ीर रोख श्रवुलफ़ज़ल नागौरी था। श्रवुलफ़ज़्ल श्रकचर का वड़ा भक्त था श्रीर वात-वात पर उसे वदाने का प्रयत्न करता था। श्रन्य मुसलमान लेखकों की तरह हिंदुश्रों की निंदा नहीं करता था क्योंकि यह सुक्षियाना ख्याल का ग्राट्मी था श्रीर हिंदुश्रों की सभ्यता का कायल था। 'मुंशियात श्रवुलफ़ज़ल' भी इसी निर्द्वेप मुसलमान वजीर के समय-समय पर लिखे पत्रों का संग्रह है जिसका उसके भानजे श्रव्दुलसमद ने संचत् १६६३ में संकलन किया था। मुतखिबुल् तवारीख की रचना भी श्रकवर के राजत्वकाल में हुई थी । इसका रचयिता मुल्ला श्रव्दुलकादिर है, जिसका श्रकवर से धार्मिक मत-विरोध था। वहुत सी वातें जो श्रवुजफ़ज़ज़ ने पचपात से नहीं निखी थीं, वे इस इतिहास प्रंथ में विश्वत हैं। वैरमखाँ के विद्रोह के प्रसंग में इसमें सूरदास के पिता का उल्लेख है।

भक्तों ने भी सूरदास के संबंध में कुछ जिखा है। गोकुंजनाथजी के नाम से प्रचितत 'चौरासी वैष्णवन को वार्ता' में सूरदासजी के जीवन के छः प्रसंग वर्णित हैं। गोकुंजनाथ का जन्म संवत् १६० में हुश्रा था श्रौर सूरदास की मृत्यु जगभग १६४१ में हुई। श्रतप्व गोकुंजनाथजी की जिखी वार्तों को बहुत कुछ प्रामाणिक मानना चाहिए। कुछ घटनाएँ तो उन्होंने श्रपनी श्राँखों देखी होंगी श्रौर जो वार्ते उन्होंने सुनकर जिखी होंगी उनमें भी तथ्यांश रहा होगा। ध्रुवदास श्रादि-श्रादि श्रम्य भक्तों की रचनाश्रों में भी कहीं-कहीं सूर का उल्लेख मिल जाता है। नाभादास जी ने सूरदास पर एक छुप्पय जिखा है जिसकी टीका में प्रियादास ने सूरदास का कुछ वृत्त जिखा है। इसका श्राधार जनश्रुति ही

सममना चाहिए। नागरीदास जी तथा रीवाँ-नरेश महाराज रघुराजिंसह, मिर्यासिह श्रादि पीछे के भक्तों की रचनाश्रों में जो सूर का वर्णन मिलता है उसे भी किंवदंती ही मानना पढ़ेगा। शिवसिंह सँगर ने लिखा है "गोपालिंसिह बजवासी ने तुलसी शब्दार्थ प्रकाश नामक ग्रंथ बनाया है, जिसमें उसने श्रष्टद्वाप के किंवयों का वर्णन कर उनके पद दिये हैं। बहुत खोज करने पर भी यह ग्रंथ हमारे देखने में नहीं श्राया।" क

ऊपर की बहुत कुछ सामग्री के घाधार पर मुंशी देवीप्रसाद घौर वानू राधाकृष्णदास ने संवत् १६६३ में सूरदास की धलग-धलग छोटी-छोटी जीवनियाँ लिखीं। हमने इन दोनों पुस्तकों से यथेष्ट लाभ उठाया है, यद्यपि जहाँ तक यन पदा है, हमने मूल सामग्री को देखे विना कोई सत स्थिर नहीं किया है।

<sup>😂</sup> सरोज, नवलिकशोर प्रेस, सन १६२६, पृ० ४१०।

### वंश-परंपरा

साहित्यलहरी में सूरदास ने श्रपनी वंश-परम्परा का इस प्रकार वर्णन किया है-

प्रथम पृथु यागतें भे प्रगट ग्रद्भुत रूप । ब्रह्मराव विचारि ब्रह्मा राषु नाम अनुप।। पान पय देवी दयो, शिव श्रादि सुर मुख पाय । कछो, दुर्गा ! पुत्र तेरो भयो अति श्रधिकाय ॥ पारि पायन सुरन के, सुर सहित स्तुति कीन ! तासु वंश प्रसिद्ध मै, भो चंद चारु नवीन ॥ भूप पृथ्वीराज दीनो तिनहि ज्वाला देश। तनय ताके चारि, कीने प्रथम श्रापु नरेश।। दूसरे गुन चंद्र, ता सृत शील चंद्र सरूप। वीरचंद, प्रताप पूरन भयो श्रद्भुत रूप ।। रत्नभार हमीर भूपति संग खेलत आय। तासु वंश अनुष भो हरिचंद श्रति विख्याय ।। श्रागरा रहि गोपचल में रहे ता सुत वीर। पुत्र जनमे सात ताके महाभट गंभीर।। कृष्णचंद, उदारचंद जु रूपचंद सुभाय। वृद्धिचंद प्रकाश चौथो चंद भो सुखदाय ॥ देवचंद प्रवोध संसृतचंद ताको नाम। भयो सप्तो नाम सूरजचंद मंद निकाम।।

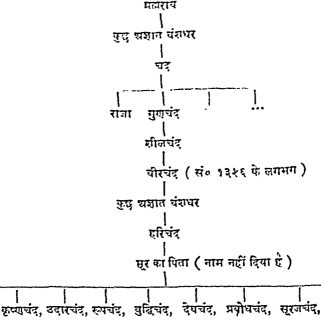
सो समर करि स्वाहिसेवक गये विधि के लोक। रहे मूरजचंद दृग तै हीन भर वर शोक ॥ परो कूप पुकार काह ना सुनी संसार। सातमें दिन म्राय यदुपति कीन भ्रापु उधार ॥ दियो चप, दै कही, शिशु मांगु वर जी मन चाइ। हीं कही प्रभुभित्त चाहत बाबु नाश सुभाड़।। दूसरी ना रूप देखीं देखि राधाश्याम। स्नत करुणासिध् भाषी एवमस्तु मुधाम ॥ प्रवल दिच्छन विप्रकुल तै शत्रु ह्वै है नास। श्राविल बुद्धि विचारि विद्यामान मानै सास।। नाम राखे मीर स्रजदास स्र सुस्याम। भये अंतर्धान बीते पाछिली निसि जाम ॥ मोहि पन सो इही ग्रजकी वसै सुख चित थाप। यापि गोसाई करी मेरी ग्राठ मध्ये छाप।। विप्रपृथु के याग को हैं भाव भूरि निकाम। सूर है नद-नंद जू को मोल लयो गुलाम।। 🕾

श्रयीत् पहले प्रश्रराजा के यश में से एक श्रद्भुत रूपवाला पुरुप उत्पन्न हुश्रा जिसका नाम ब्रह्मा ने विचार कर ब्रह्मराव रक्खा। स्वयं दुर्गा ने स्तन-पान कराकर उसका पोपण किया। शिव श्रादि देवताश्रों को इससे बड़ा श्रानंद हुश्रा। उन्होंने उसकी विशिष्टता पर दुर्गा को वधाई दी। देवी ने उसे देवताश्रों के चरणों में नत कराया। उसने देवताश्रों की स्तुति

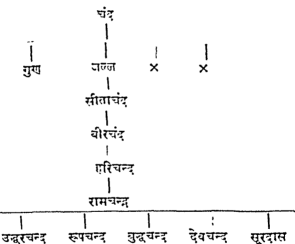
क्ष साहित्य लहरी के इस पद को प्राघुनिक विद्वानों ने प्रक्षिप्त माना है, देखिये, (१) मिश्रवंधु-कृत 'हिन्दी नवरत्न,' पृ० २२६। (२) डा॰ दीनंदयालु गुप्त-कृत 'श्रष्टछाप श्रीर वल्लभ संप्रदाय' भाग १, प०६०। संपादक।

की । इसी ब्रह्मराव के वंश में सुंदर नवीन ( चंद्रमास्वरूप ) चंद्र उत्पन्न हुया जिसको पृथ्वीराज ने ज्वालादेश दान दिया । चंद के चार जदके हुए। पहले को स्वयं चंद ने अ्वाला देश का राजा बनाया। दूसरे का नाम गुणचंद था । गुणचंद के शीलचंद हुत्रा जो रूपवान था । शीलचंद का वीरचंद हुन्ना जो रखर्थभीर के राजा हम्मीर का बालसखा था। इसी बीरचंद के वंश में श्रनुपम ख्यातिवाले हरिरचंद्र उत्पन्न हुए । हरिश्चन्द का वीर पुत्र ग्रागरे से ग्राकर गोपाचल में रहने लगा। वहाँ उसके सात पुत्र उत्पन्न हुए जो बड़े बीर थे। कृष्णचंद, उदारचंद, रूपचंद. बुद्धिचंद, देवचंद, प्रयोधचंद संसार में चंद्रमा के समान थे । किंतु सातवाँ जिसका नाम सूरजचंद था मंद्युद्धि छौर निकम्मा हुन्ना । श्रीर तो जो शाह के सेवक थे जड़ाई करके बहाधाम को सिधार गये। श्रंधा होने के कारण शोकपूर्ण सुरजचंद यच रहा । में एकवार कुएँ में गिर पड़ा । किसी ने मेरा रोना-चिल्लाना न सुना । सातवें दिन स्वयं यद्दपति कृष्ण ने कुएँ से मेरा उद्घार किया। उन्होंने सुक्ते प्राँखें प्रदान कर मनीवांद्यित वर माँगने को कहा । मेंने स्वाभाविक रूप से वर माँगा कि एक तो मुक्ते श्रापकी भक्ति मिले, दूसरे हमारे रात्रश्रों का नारा हो श्रीर तीसरे यह कि जिन त्राँखों से राधारयाम के दर्शन किये हैं उनसे श्रीरों का रूप न देखने पाऊँ । ऐसाही होगा, कहकर उन्होंने मुभे श्रारवासन दिया कि दिचण के प्रवल ब्राह्मण-कुल के द्वारा तुम्हारे शत्रश्रों का नाश होगा श्रीर तुम बुद्धि, विचार श्रीर विद्या से युक्त होगे । मेरा नाम सूरजदास श्रीर सुरस्याम रखकर वे पिछ्जी रात वीते श्रंतर्द्धान हो गये। मेरा प्रण यही हो गया कि व्रजवास से प्राप्त होनेवाले सुख को चित्त में स्थापित करूँ। गोसाई जी ने श्रष्टछाप में मेरी स्थापना की। पृथु यज्ञ से उत्पन्न कुल का बाह्यण होने के कारण ही मेरा लोग बहुत मूल्य करते हैं, नहीं तो में नंद-नंदन कृष्ण का खरीदा हुआ गुलाम वहुत ही निकम्मा हूँ।" सुरदास जी का यह पद सबसे पहले 'ब्रह्मभट्ट प्रकाश' नामक ग्रंथ

में उद्ध्त किया गया, परंतु संपूर्व नहीं । प्रथम चार परा चौर धंत का एक, इल मिलाकर पाँच परा उसमें उद्ध्त हैं । माहित्य लहरी के इस पद की खोर पहले पहल माहित्य-प्रेमियों का प्यान खाएड बरने का क्षेय भारतंदु बादू हरिरचंद्र को है। मंदत् १६३१ में श्रपनी हरिरचंद्र-चंद्रिका में उन्होंने एक लेख एपवाया था जिसमें इस पद पर विचार किया गया था। इस पद के धनुसार सूरदास को चंद्र-परंपरा यों उहरती है—



कृत्याचद, उदारचद, रूपचद, सुर्वचद, द्रायच, प्रशायचर, स्रायचर, स्रायचर, महामहोपाष्याय हरमसाद शास्त्रो जी को स्र का एक छौर वंशरूछ मिला है। शास्त्रो जी ने सन् १६०६ से सन् १६१३ तक ऐतिहासिक काव्यों की खोज के संबंध में राजप्ताने में तीन यात्राएँ की थीं जिनका विवरण बंगान की एशियाटिक सीमाइटी ने धापा है। इसी निवरण में उन्होंने घंद का घंतानु भी दिया है जो उन्हें भार के गंतभमें की गामीरी शाला के वर्गमान प्रतिनिधि नानुसम से मिला था। इस गंगर्य में सूरदास का भी नाम पाता है और उपर हिंगे हुए मूरदास के नंगर्य में यह बहुत मिनना-पुनता है। यह गंतानुय पर्नमान पात तक कापा गया है, पर हमें संपूर्ण गंतानुव से मतलब नहीं। मूरदास तक का घी पंग इस समय हमारे काम का है। इसिल्य उतना हो यहाँ पर दिया जाता है —



विक्लंचन्द उद्धरचन्द रूपचन्द सुन्दास इन दोनों पंशवृत्तों में इतना श्रिष्ठिक साम्य है कि दोनों एक दूसरे की सत्यता की पुष्टि में खड़े किये जा सकते हैं। दोनों में श्रंतर इतना थोदा है कि उसे हम स्मृति-दोप कहकर टाज सकते हैं। यह श्रन्तर जिसका हम यथास्थान उल्जेख करेंगे, न तो श्रिष्ठिक ठहरता है न उतने महत्य का। श्रतप्य हम नानूराम के चंशवृत्त को एकदम भूठा कहकर हटा नहीं सकते। सुरदास के पूर्व पुरुषों का वृत्त जानने में उससे भी सहायता लेनी पड़ेगो।

दोनों वंशवृत्तों से यह वात स्पष्ट प्रकट है कि सूरदास चन्द के वशजों में हैं। चंद ब्रह्मभट थे श्रोर पृथ्वीराज के दरबार में रहते थे। पृथ्वीराज उनको मित्र; मंत्री, सखा श्रीर हितेपी, सब कुछ सममते थे। स्रदास के ब्रह्मराव को श्रपना मूल पुरुष मानने से भी यही ध्वनित होता है कि वे ब्रह्मभट थे। बन्दीजनों की उत्पत्ति के संबंध में शिवसिंह संगर ने श्रपने सरोज में यहळ कवित्त उद्धत किया है—

प्रथम विधाता ते प्रगट भए वन्दीजन,
पुनि पृथु यज्ञते प्रकाश सरसात है।
माने सूत सौनकन सुनत पुरांन रहे
यश को वखाने महासुख वरसात है।
चंद चौहान के, केदार गौरी साहजू के,
गंग श्रकवर के वखाने गुनगात है।

े काव्य कैसे मास श्रजनास, धन भाटन को,
तूट धरै जाको खुराखोज मिट जात है।

माटों के प्रथु यज्ञ से उत्पन्न होने की वात भी बहुत प्रसिद्ध है। भाट जोग श्रपनी गिनती बाहाणों में करते हैं। स्वयं सुरदास जी ने श्रपने को विप्र (विप्र पृथु जाग में को) कहा है। सन् १८६१ की संसस की रिपोर्ट (ए० ३५६) में जिखा है कि ब्रह्मभट्टों का श्राचार-व्यवहार कान्यकुटज, गौड, श्रीर सारस्वत ब्राह्मणों से मिजता जुजता है। भाटों में से जो जोग मुसलमान हो गये हैं श्रीर जिन्होंने भाटों का पेशा नहीं छोड़ा है उनमें भी भाटों के से श्राचार-व्यवहार पाये जाते हैं, यह

<sup>🕸 &#</sup>x27;शिवसिंह सरोज,' नवलिकशोर प्रेस, सन् १६२६ पृ० ४०२।

<sup>+ &#</sup>x27;शिवसिंह सरोज,' के सं॰ १६३४ के संस्करण में यह छन्द ४०१ पृष्ठ पर है और 'काच्य कसे मास' के स्थान पर 'काग कैसो मास' पाठ है जो अधिक संगत जान पड़ता है—संपादक।

तो हम श्रवने श्रनुभव ने जानते हैं। इसी से संभवतः उनके संवर्ध श्री में श्राने वाले लोग उन्हें सारस्वत श्राक्षण समस्ते रहे हीं, विसी हि पर्वर् रागत प्रसिद्धि भी है। परना थे वे यस्तुतः भाट ही। श्रतण्य इसमें वीड़े संदृह महीं कि वे बंद के वंशज थे।

सरदायजी ने कहा है कि चंद को प्रश्वीराज ने ज्याला देश दिया था । मुन्सी देवीप्रसाद का प्रतुमान है कि शायद ज्ञाला देश पंजाय का ज्यालामुखी प्रांत हो जो श्रव जिला जालन्बर कहलागा है। यह गो मुयलमान इतिहासकारों ने भी माना है कि पंजाय कुछ समय तक पृथ्वीराज के आधीन था और प्रतासह प्रकार प्रना के प्रानुसार, प्राणराय से उत्पन्न भट्टों का ज्वालादेश में रहना पाया जाता है । पृथ्वीराजरामी में भी लिखा है कि चंद के पूर्व पुरुष पंजाय के रहनेवाले थे। नाहीर में उनका जनम हुआ था । स्तयं चंद्र समय-समय पर पंजाब जाया बरते थे श्रीर एक बार वे जालंबरी देवी के मन्दिर में यन्द हो गये थे। हो सकता है कि ज्वालादेश पहले हो से भाटों की भूमे रही हा, यही जानकर प्रयने श्रिधिकार में श्राने पर पृथ्वीराज ने उसे श्रपनं भाट-मित्र चंद को दे दिया हो । कोई-कोई उनके पूर्व पुरुषों का मगध से भी प्राना मानते हैं । यदि यह सत्य भी हो तो भी जो कुद हम जपर कह ग्राये हैं, इससे उसका विरोध नहीं हो सकता । बहुत काल तक मगध ही से भारत के साम्राज्य का शासन होता था। मगध के सम्राटों के यहाँ भाटों का रहना स्वाभा-विक ही है। हो सकता है भाटों के मागध कहाने का यही कारण हो। पीछे जब गुप्तां के हास के साथ मगध के साम्राज्य का भी हास हो गया. तय संभव है वहाँ के छुछ भाट नये विभवशाली श्राध्रयदाताश्रों की खोज में इधर-उधर निकले हों जिनमें से कुछ पंजाय पहुँचे हों। इन्हीं पंजाय वालों में खे; हो सकता है कि चंद के पूर्व पुरुप रहे हों ?

ॐ पृथ्वोराजरासा पें चंदंके पिता का नाम वेरण दिया हुआ है पर रासा में दिये नाम विष्वास याग्य नहीं।

स्रवास जी के पर से पता चलता है कि चंद के चार वेटे थे। नान्ताम का चंगवुल भी पारी कहता है। स्रवास ने केवल अपने पूर्व पुरुष एक्यंद का नाम दिया है। सब से जेटे के सम्बन्ध में उन्होंने कहा है कि चंद ने अपने हाथ में उसे राजा बना दिया था। शेष दो के सम्बन्ध में उन्होंने कुछ भी नहीं कहा है। नान्ताम का चंशवुल भी इन दो के सम्बन्ध में सम्बन्ध में मौन है। सुर को, यह भी चन्द के दूसरे पुत्र के ही चंदा में बनाता है, परन्तु उसका नाम गुग्यचंद न बनाकर जल्ल बताता है। गुग्य-चन्द उनके अनुसार सबसे जेटे का नाम है। चंद के पुत्रों में जल्ल ही किया पा। मानूम होना है कि इसी ने प्रसिद्ध कवि स्रदाम के पूर्वजों में वही नाम भाट—परम्परा में प्रसिद्ध हो। गया। प्रतण्य हम इने स्मृति-दोष मान सकते हैं। हा सकना है कि जेटे का नाम जल्ल रहा हो जिसे चन्द ने अपने जीते जी ज्यालादेश दे दिया था।

पृथ्वीराजरामी का याज कल जो संदर्भ मिलता है उसकी ऐतिहा-सिकता के विषय में बहुत कुछ मगदा चल चुका है। महामहोपाप्याय गारीशंकर हीराचंद योमा उसमें वर्णित घटनायों तथा मंवलों को शिला-लेखों के याधार पर गलत सिद्ध कर चुके हैं। कम से कम यह तो सभी को मान्य है कि उसका थोड़ा ही सा यंग चंदकृत है। यकवर के राजत्व काल में महाराणा यमरिसंड ने उसके विखरे हुए छुन्दों को एकत्र किया था। बहुत से राजवंशों को यपनी कुल-प्रतिष्टा बढ़ाने का यह यच्छा मोंका मिला। इसीसे, कहते हैं, इसमें यन्धापुन्य वाहरी सामग्री था मिली है, परन्तु चन्द के पुत्रों से सम्बन्ध रखनेवाला यंग, इस प्रकार के प्रविप्तांग की श्रेणी में नहीं था सकता। यह भी नहीं कहा जा सकता कि भाट लोगों ने श्रपने-श्रपने चंशों का चन्द के पुत्रों से सम्बन्ध लगाने के लिए कहाँ तक जोड़-तोट किया है। इम रासो के "दहतिपुत्र किय चंद के" वाले कथन को न तो विलक्षत ही गलत कह सकते हैं न विलक्षत ठीक। हो सकता कि सूर तथा नान्सम दोनों की ही इस सम्यन्य की जानकारी सदोप श्रथमा श्रपूर्ण हो। यह भी हो सकता है कि समों के प्रतिमिणि के समय कोई ऐसा छुन्द प्रचित्तर रहा हो जिसमें चन्द के चार लड़कों के नामां के साथ छुद्ध ऐसे विशेषण जुरे रहे हों जो गलकी से नाम ही समम लिये गये हों। सूर, सुन्दर, सुजान, यन्ज, यिजमद्द विशेषण हों। श्रगर यह श्रनुमान ठीक है तो चन्द के चार लड़कों के नाम जन्ज, वीरचन्द, श्रवपूत, श्रीर गुणराज या गुणचन्द के चार लड़कों के नाम जन्ज, वीरचन्द, श्रवपूत, श्रीर गुणराज या गुणचन्द रहे होंगे। श्रीर चाहे जो छुद्ध हो इस बात में प्रश्वीराजरासो, सूर श्रीर नान्सम जी के वंशवृद्ध तीनों एक मत हैं कि गुणराज श्रथचा गुणचन्द चन्द के पुत्रों में से एक था। जैसा कि हम देख चुके हैं सुरदासजी इसी गुणचन्द की परंपर। में श्रपने को मानते हैं।

स्रदास के अनुसार चद की दूसरी पीड़ी में सीलचंद हुए। नान्राम के अनुसार उनका नाम सीताचन्द था। लिपि के दोप से 'ल' क 'ता' और 'ता' का 'ल' पढ़ा जाना असम्भव नहीं। अतएव सोलचद और साताचंद एक ही हैं। यह चन्द के दूसरे पुत्र के पुत्र थे। इसमें सूरदास और नान्राम दोनों सहमत हैं। इन सीलचन्द का कुछ भी वृत्तान्त ज्ञात नहीं है।

सील चन्द के पुत्र वीरचन्द के सम्बन्ध में सूर ने कहा है कि वह श्रद्भुत रूप से प्रतापवान था श्रीर रण्यमभीर के कीर्तिशाली राजा हम्मीर के साथ खेला था। इससे पता चलता है कि वीरचन्द हम्मीर का वाल-सखा रहा होगा। वीरचन्द हम्मीर के वालसखा या मित्र थे श्रथवा उनके दरवार में रहते थे, इसका कहीं उल्लेख नहीं मिलता। लेकिन इतना ज्ञात है कि एक भाट जिसने हम्मीर के यशोगान में हम्मीररासो श्रीर हम्मीर काव्य की रचना की थी, उनका प्रीतिपात्र श्रवश्य था। परन्तु

<sup>🕾</sup> गृथ्वीराजरासा, ग्रादि पवं, पृ० ७ टिप्पगो ।

उसका नाम जो परम्परा में मालूम है शारंगधर है, चीरचंद नहीं। हो सकता है शारंगधर धौर चीरचंद एक ही व्यक्ति के दो नाम हों। यह भी होसकता है कि चीरचंद ध्रसली नाम हो धौर शारंगधर काव्य का। किवयों के उपनाम ध्रमली नामों को किस पूर्णना के माथ ध्रपदस्थ कर देते हैं, भूपण इसका ध्रच्छा उदाहरण है। भूपण का ध्रसली नाम क्या था, ध्राज यह कोई नहीं जानता। प्रेमचन्द ध्रमर प्राचीनकाल में होने तो ध्रमपतराय नाम को शायद ही कोई जानता। परन्तु पीरचन्द धौर शारंगधर दो ध्रलग-ध्रजग व्यक्ति भी हो सकते हैं। जो हम्मीर के दरवार में रहे हीं। चीरचन्द्र का समय हर हालत में संवत् १३४० के ध्रासपास होना चाहिए। इस संवत् में सुजतान ध्रजाउद्दीन के साथ हम्मीर की पहली जदाई हुई थी जिसमें हम्मीर ने उसे हराया था। किंतु ध्रलाउद्दीन किर दूसरे ही साल चढ़ ध्राया। इस दूमरी जहाई में यशस्वी हम्मीर ने प्रचंड चीरता के साथ जदते हुए स्वर्ग-लाभ किया।

वीरचन्द्र के बाद चंग्न-परंपरा में सूर ने हिरचंद्र का नाम जिया है पर उन्हें पुत्र न कहकर वंग्न में कहा है—'तासु वंग्न थ्रमूप भी हिरचंद्र थ्रात विख्यात'। थ्रतः यह भावना होती हैं कि वीरचंद्र थ्रीर हिरचंद्र के बीच के कुछ नाम छोड़ दिये गये हैं। थ्रारंभ में ब्रह्मराव से चंद्र का सम्यन्य स्थापित करते हुए भी सूर ने हसी प्रकार के वाक्य का प्रयोग किया है—'तासु वंस प्रसंस में मां चंद्र चार नवीन'। यहाँ पर स्पष्ट ही हसका व्यर्थ यह है कि चंद्र ब्रह्मराव के पुत्र नहीं थे। इसी प्रकार हिरचंद्र थीर वीरचंद्र के संबंध में भी 'तासु वंस' का व्सरा श्रर्थ नहीं हो सकता। परन्तु नान्सम हिरचंद्र को वीरचंद्र का पुत्र ही मानते हैं। यह सूर के वचनों के विक्कृत विस्त्र तो नहीं जाता; क्योंकि पुत्र भी वंशज ही है परन्तु ऐतिहासिक दृष्टि से यह ठीक नहीं जान पदता। इस हिसाब से सुरदास के पिता वीरचंद्र से तीसरी थीड़ी में पढ़ेंगे। सुरदास के पिता वारचंद्र से तीसरी थीड़ी में पढ़ेंगे। सुरदास के पिता रामदास सं० १६१६ में निरिचत रूप से विद्यमान थे। वीरचंद्र का संवत्

१२१८ के खासपास रहना हम मान ही खाये हैं। बीच के २६० वर्षे में तीन ही पीड़ी हुई होंगी। यह सर्वथा खमान्य है। इस बीच में कम से कम दस पीड़ियाँ तो ख़बरय साननी पहेंगी। खतापून यही जान परता है कि वीरचंद खीर हरिचन्द के बीच कई पीड़ियों का मूर ने उठतेल नहीं किया और नानूराम का हरिचंद को चीरचन्द का पुत्र कहना भी सरासर गलत है।

क्यों सूर ने इन बीच की पीढ़ियों का उल्लेख नहीं किया, कोई भी इसका कारण नहीं बतला सकता। शारंभ में चंद को 'तासु वंश' लिखने का कारण था। श्रपनो वंश-परंपरा को सुर कितना ही पीछे क्यों न ले जाने, पौराणिक व्यक्ति प्रहाराय श्रार श्रान्तम ऐतिहासिक पुरुप के बीच कुछ न कुछ स्थान खाली रह ही जाता। चंद बहुत प्रसिद्ध व्यक्ति भी हैं। उनके वंश में उनसे पहिले कोई इतना प्रसिद्ध नहीं हुया, इसीलिए सुर ने चंद ले श्रपनी वंश-परंपरा का श्रारम्भ करना उचित सममा होगा। शायद चंद ही का नाम सुरदास को परमपरा से मिला भी हो, उनसे पहले के श्रोर किसी का नहीं। पर इस पिछले 'तासु वंश' कहकर बीच के नाम छोड़ने का कोई कारण नहीं माजूम पढ़ता। श्रिषक से श्रिषक यही बात हो सकती हं कि सुरदास को इन बीच के लोगों के नाम न माजूम रहे हों।

हरिचन्द का भी सूर ने 'श्राति विख्यात' कहकर नाम लिया है। हरिचंद को किस प्रकार की ख्याति लाम हुई थी, निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। भाट बहुधा किंच ही हुत्रा करते हैं। इसलिए श्रगर यह सममें कि संभवत: काव्य-रचना के कारण ही उन्हें ख्याति लाम हुई हो तो श्रमुचित नहीं। हरिचंद नाम के दो पुराने किंचयों का उल्लेख शिवसिंह सेंगर ने श्रपने सरोज में किया है। एक वरसानेवाले श्रीर दूसरे चरखारी वाले। चरखारी वाले हरिश्चन्द वंदीजन थे श्रीर वहीं के राजा छत्रसाल के श्राश्रित थे। वन्दीजन होने से हम श्रमुमान सकते थे कि शायद येही स्रदास के दादा हों, परन्तु चरलारी के छ्यसाल यहुत वाद के राजा मालूम देते हैं। यरसाने वाले हरिश्चन्द्र किस जाति के थे, यह शिवसिंह ने नहीं लिखा है। उनका स्थान वरसाना श्रलवन्ता इस वात की श्रोर संकेत करता है कि शायद वे वंप्याव रहे हों। इस वात को लेकर उनका सम्बन्ध रामदास श्रीर स्रदास के लाथ लगाया जा सकता है। शिवसिंह ने इनकी कविता का जो उदाहरण दिया हैं, उसकी रचना भक्त कवि की सी नहीं जान पदती। कान्य-शंली इस संबंध में किसी दढ़ निश्चय पर नहीं पहुँचा सकती। श्रतण्य यह निश्चय प्रवंक नहीं कहा जा सकता कि थे हरिचंद श्रीर स्रदास के दादा हरिचन्द एक ही थे या नहीं।

स्रदास ने श्रपने पिता का नाम नहीं लिखा है। श्राइंने श्रकवरी में स्रदास के पिता का नाम रामदास लिखा है। क्यों-व्यों हम श्रागे वढ़ते जायँगे त्यों-त्यों यह वात श्रिधकाधिक स्पष्ट होती जायगी कि श्राइंने-श्रकवरों के स्रदास हमारे चिरव्रनायक ही हैं। श्रतण्व श्राइंने श्रकवरी के रामदास स्रदास जी के पिता थे, हमें यह वात पक्की जान पढ़ती हैं। भारतेंदु हरिश्चन्द्र का श्रनुमान था कि उनका नाम रामचन्द रहा होगा। जिसे वंप्णुवों ने श्रपनी रीति के श्रनुसार रामदास कर लिथा होगा। नानूराम जी के वंशवृत्त में उनका नाम स्पष्ट रामचन्द दिया हुशा है। भारतेंदु जो के कथन से तो जान पढ़ता है कि जैसे श्रीर वैप्णुवों ने उनका नाम रामचंद से रामदास कर दिया हो। परंतु वस्तुत: श्राइंनेश्रकवरी को इस संवंध में श्रीर वैप्णुवों का साथ देने की जरूरत नहीं थी। यदि

काल कमाल करालन साल विसालन चाल चली है। हाल विहालन ताल तमाल प्रवाल के वालक लाल लली हैं। लोल विलोल कलोल ग्रमीलन लाल कपोल कलील कली हैं। वोलन वोल कपोलन डाल गलील गलील रलोल गली हैं। —िश्चिसह 'सरोज' स० १६३४ संस्क० पृ० ३७३।

उनका नाम रामचंद्र रहा होगा तो उन्होंने स्वतः ही उसे वदला होगा। इनके नाम के पहले प्रयुक्त होनेवाले शब्द से प्रगर हनकी धार्मिक प्रमृति का ही बोध हो तो सममना चाहिए कि ये स्वयं भक्त थे। दिमी कारण से, शायद पुत्रों की प्रकाल मृत्यु के कारण, संवत् १६६६ से पहले ही ये विरक्त से रहने लगे थे। शिवसिंह संगर ने प्रपने मरोज में इनका एक पद दिया है जिससे प्रकट होता है कि ये विष्णव कोटि के भक्त थे। भक्त वैष्णवों के नाम बहुधा दासांत हुआ ही करते हैं। भिति-भाव के उद्य होने पर इन्होंने अपना नाम रामचंद्र से चदलकर रामदाम रहा लिया होगा। कम से कम इतना प्रवश्य है कि यह परिवर्तन इनकी रुचि के प्रमुक्त हुआ था।

बावा रामदास प्रसिद्ध गर्वेया ये । श्राईने श्रकवरी में गर्वेयों की श्रे शी में उनका नाम दूसरे नम्बर पर हैं। मुल्ला श्रवुल कादिर ने मुंत-खिबुल तवारीख में लिखा है कि रामदास सलीमशाह सूर के कलावंतों में से था। सूर खानदान के ग्रन्त होने पर चैरम खीं ने उसे ग्रवने पास रख लिया था।। राग में वह दूसरा तानसेन था। वैराम खाँ चाहे सभा में हो श्रथवा एकान्त में हमेशा उसे श्रपने पास रखता था। श्रीर उसका गाना सुनकर उसके श्राँखों से श्रश्रधारा यह निकतती थी। मालूम होता है कि संवत् १६१= में जब वैरम खाँ श्रकवर से विद्रोह करके विगड़ खड़ा हुया था उस समय भी वह उसी के पास था। मुल्ला श्रवुलकादिर ने इसी प्रसंग में उसका नाम लिया है। उस समय यद्यपि वैरम खाँ का खजाना खाजी था फिर भी रामदास का वह इतना ख्याल रखता था कि उस तंगी के मौके पर भी उसने उसे एक लाख टके का रोकड़ श्रीर माल दिया था। मालूम होता है कि वैरम खाँ ने यह सब धन रामदास को श्रकवर से सुलह करके हज्ज के लिए रवाना होने पर दिया होगा। श्रनु मान से मालूम होता है कि सूरों से भी पहले रामदास, लोदी पठानों है गर्ने थे। इस श्रनुमान की कुछ पुष्टि श्रागे चलकर हो जायगी।

यंरमर्खो हज के लिए रचाना हुआ था, पर जहाज पर चढ़ने से पहले ही गुजरात में उसकी हत्या हो गई। हो सकता है कि इसी अवसर पर वेरम के प्रधान प्रधान आधितों को अकवर ने अपनी सेवा में ले लिया हो। इसी सिलसिले में यावा रामदास भी अकवरी दरवार के गवयों में नियुक्त हुए होंगे। मुंशी देवीप्रमाद का अनुमान है कि सबत् १६१६ में उन्हें अकवर ने अपनी मौकरी में ले लिया होगा और सबत् १६२४-३० के लगभग उनका देहान्त हुंआ होगा। ॐ जो सर्वथा मान्य है। रामदास बहुत दीर्घजीवी हुए। आगे सं० १४=३ में हमने उनकी अवस्था ४० वर्ष की मानी है। मृत्यु के समय उनकी अवस्था ६० के लगभग रही होगी।

स्रांस जी ने श्रपने पिता का पहले श्रागरे श्रीर फिर गोपाचल में रहना कहा है। गोपाचल श्रीर गोपादि ग्वालियर के प्राने नाम हैं। प्राने शिलालेखों में ग्वालियर का उल्लेख इन्हीं नामों से हुया है। श्राईने श्रकवरी में भी रामंदास को ग्वालेरी ही जिला है। रामदास का गवेंगा होना भी उनके ग्वालियर-निवासी होने के श्रमुकूल है। मालूम होता है कि ग्वालियर उस समय गान-कला का श्रच्छा केन्द्र था। राजा वीरवल की सजलिस की तारीफ करते हुए श्रकवर के दरवारी कवि प्रसिद्ध गंग ने कहा था कि ग्वालियर से गीत उठकर बहीं श्रा गया है। इससे स्पष्ट है कि उस समय ग्वालियर संगीत के जिए प्रसिद्ध था। तानसेन भी ग्वालियर निवासी हो थे। वहाँ के तत्कालीन शेख सहस्मद गौस के संबंध में कहा जाता है कि वे तन्त्र विद्या में

देवीप्रसाद, पृ० ३४, ४५।

ऐसी मजलिस तेरी देखी राजा वीरवर,

गंग कहै गूगी ह्वंके रही है गिरा गरे।

महि रह्यो मागचिन, गीत रह्यो खालियर,

गोरा रह्यो गौरना श्रगर रह्यो श्रागरे।

इतने निषुण थे कि विना सीसे ही लोग उनके श्राशीयोद से गायनाचार्य हो जाते थे। कहने हैं उनके तानसेन की जीभ पर जीभ लगा देने से ही तानसेन श्रद्धितीय गर्यया हो गया था। केवन मुंतिखञ्जन तवारीख के लेखक मुता श्रञ्जनादिर का लेख रामदाय के ग्वाजियर निवासी होने के कुछ विरुद्ध सा जाता है। उसने रामदास को जखनवी जिला है। परन्तु श्रसल में यह भी ग्वाजियर के विरुद्ध नहीं जाता। मुझा का रामदास को जखनवी कहना इतना ही सूचित करता है कि वह सूरों के यहाँ श्राने से पहले जखनऊ में रहता था। संभव है कि जैसा मुंशी देवीप्रसाद का मत है, वावर के लोदियों को च्युत कर देने पर, रामदास भी श्रपने श्राध्रयदाता पठानों के साथ पूर्व की श्रोर भागे हों श्रीर पूर्वस्थ पठानों की शरण में श्राये हों श्रीर यहीं से सुरों के साथ फिर दिल्ली नये हों। वेंसे भी गायनाचार्यों छोर भकों की फिरती यृत्ति होती है। हो सकता है कि घूमते-फिरते ही जखनऊ पहुँच गये हों ग्रीर कुछ दिन वहाँ रहे हों जिससे मुला ने उन्हें लखनवी समम िवया हो। सुरदास के कथन से मालूम होता है कि चीरता भी रामदास के गुणों में से एक थी। सूर ने श्रपने पिता को स्पष्ट शब्दों में बीर लिखा है। बैरम खाँ का उससे जो प्रगाद प्रेम था, हो सकता है कि उसमें उसकी चीरता का भी हाथ रहा हो। श्रथवा यह भी हो सकता है कि रामदास ने भी वावर के विरुद्ध लड़ाई में योग दिया हो, जिससे उनका पूर्व की तरफ भागना छौर भी संभव हो जाता है ?

वावा रामदास कोरे गवैया ही नहीं थे, कवि भी थे। उन्होंने कृष्ण-सम्बन्धी कान्य-रचना का श्रवने पुत्र को मार्ग दिखाया था। शिवसिंह सेंगर ने श्रपने सरोज में उनका नीचे लिखा हुश्रा पद दिया है।

> हमपर यह हि गई वी वाजन। र्लंडारे जसुदाके स्रागेजे तुमकोरे भाजन।।

् दुरी बात करि देत प्रगट सब नेवह पाई लाजन । रामदास प्रमु दुरे भवन में प्रांगन लागी गाजन।। 🕸

धतः हमारा यही निष्कर्य है कि इन्हों रामदास के यहाँ । स्रदास का जन्म हुआ था। स्रदास के अनुसार रामदास के कृष्णचंद, उदारचद, स्पचंद, युद्धिचंद, देवचंद प्रवोधचंद श्रीर स्रवज्यंद सात लदके थे। नान्राम के अनुसार छः। नान्राम के चंदावृश में प्रयोधचंद का नाम नहीं है। शेष भाइयों के नामों में भी धोदा श्रंतर है। उसमें कृष्णचंद

श्राइने श्रकवरी, मुन्तरिवयजतारीय श्रीर मुंशियात श्रवुलफजल के वृत्तान्तों पर विचार फरने से हमें झात होता है कि तीनों में एक ही मूरदास का उल्लेख है जो ग्वालियर निवासी सथा वाद को लखनळ में श्राकर बसनेवाले रामदास का पृत्र है। दोनों वाप-चंटों का श्रकवर के दरवार से सम्बन्ध था। श्रवुलफजल के पत्र से झात होता है कि सूरदास वादशाह का कमंचारी भी था। उधर श्रट्टछाप के सूरदास की श्रूकवर वादशाह से एक बार मेंट का उल्लेख ५४ वैटएवन की वार्ता में भी है। परन्तु उस मेंट के वृत्तान्त से ज्ञात होता है कि सूरदास संसारिक वैभव से विरक्त, दरबार के प्रलोभन से दूर, एक निर्मीक भवत है, श्रकवर के लाख प्रयत्न करने पर भी सूरदास ने श्रकवर से यही मौगा, 'श्राज पाछे हमको कवहूँ फेरि मत बुलाइयो श्रोर मोंसों कबहूँ मिलियो मति।,' जो व्यक्ति ऐसा त्यागी है वह श्रकवर

<sup>🕾 &#</sup>x27;सरोज', पृ० ३०२।

<sup>+</sup> ये सूरदास, घष्टछापी सूरदास न होकर सूरदास मदनगोहन थे, ऐसा भी जुछ विद्वानों का विचार है भीर धाइने घकवरी मुन्ति विवृत्तारीस घादि ग्रन्यों में इन्हीं सूरदास का उल्लेख है। इस संबंध में डा • दीनदयालु गुष्त का निष्कर्ष विद्योप महत्वपूर्ण है घीर यहाँ उद्धृत किया जाता है:──

के स्थान पर विष्णुचन्द्र, उदारचंद्र के स्थान पर उद्युरचंद्र थीर वृद्धिचंद्र के स्थान पर बुद्धचंद्र है। परंपरा में श्रानेवाले नामों में हम प्रहार का पिरयर्तन हो जाना कोई बड़ी बात नहीं है। म्रदास जी ने श्राने भाइयों
को 'महाभट्ट गंभीर' कहा है। वे छहीं शाह के सेवक थे श्रीर उसी के जिए लड़ते हुए युद्ध में काम श्राये। स्रदास की श्रपने भाइयों के मरने से बढ़ा शोक हुआ। श्रंघा होने से लड़ाई में भाग न ले सकने के कारण शत्रु से बढ़ला न ले सकने का उन्हें बढ़ा हु: यथा। यह चीट उनके दिल पर बहुत काल तक बनी रही। यहाँ तक कि भगवान् से साचात्कार होने पर उन्होंने जो चरदान मांगे थे, उनमें से एक शत्रुनाश का भी था। किस शत्रु के साथ यह लड़ाई हुई थी, कब हुई थी, ये बातें श्रागे चलकर स्पष्ट होती जायँगी।

स्रदास का जन्म कय श्रीर कहाँ हुशा था, साहित्य लहरी वाले पद में इस विषय पर कुछ नहीं कहा है। परन्तु उपलब्ध सामग्री के श्राधार पर इस विषय में कुछ श्रनुमान किया जा सकता है। स्रदास श्रपने पिता के सातवें पुत्र थे। उनके छहों भाई इतनी बड़ी श्रवस्था के थे कि युद्ध में भाग ले सकते थे। स्रदास को भी इस बात का दुःख था कि में युद्ध में भाग न ले सका ! स्ती से वे श्रपने को मंद श्रीर

का राजकर्मचारी श्रीर दरवारी क्यों होगा ; लेखक का श्रन्मान है कि ऊपर का वृत्तान्त भक्तमाल के छप्पय नं० १२६ में दिये हुए श्रकवर के राजकर्मचारी लखनऊ के पास स्थित संडीले स्थान में श्रमीन, भगवदीय मदनमोहन सूरदास से संबंध रखता है।,'

"इस विवेचन का निष्कर्प यही है कि आईने अकवरी, मुन्तिखिव-उत्तवारीख और मुंशियातश्रवुलफजल में अष्टछाप के भवतवर सूरदास का कोई वृत्तान्त नहीं दिया हैं।"...

देखिये 'ग्रष्टछाप ग्रीर वल्लभ संप्रदाय', भाग १, प्र० १६२ 💠

निकस्मा (मंद्र निकास) समकते थे। उनके युद्ध में भाग न ले सकते का कारण उनकी कम उन्न नहीं थी, बिहक उनका श्रंथापन था—'रहे सूरा-चंद्र हम तें हीन भरवर शोक।' इसके मानूस होता है कि शगर ये श्रंथे न होने मो युद्ध में भाग ले सकते। शगर यह भी समकें कि होथ के श्रायेश में कुछ छोटी शवस्यावाला भी यहला लेने के लिए लड़ने का इच्छुक हो सकता है, मो भी यह मानना ही पढ़ेगा कि विष्कुल ही यालक के मन में यह भाव नहीं उठ सकता। शतप्रव हुत्य के मुँह में उनके ('कहीं शिशु सुन माँगुवर जो चाह') श्रयने को 'शिशु' कहलाने से वे निरे शिशु नहीं उद्दर सकते। परमारमा सबका पिना है। यह चाहे जिनने चूढ़े को भी शिशु कह सकता है। श्रयने को परमारमा का 'वालकसुत' समक्ते में भक्तों को कुछ श्रास्वासन भी मिलना है, उसी में उसे श्रयनी सामर्थ्य दिखाई देती हैं। इसी से नुलसीदासजी ने रामचंद्र से कहलाया है—

मेरे प्रीट तनय सम जानी । वालक मृत सम दास ध्रमानी । भजहि जुमीहि तजि सकल भरोसा ।

करों सदा तिनके राजवारी । जिमि वालकहि राज महतारी । यहाँ पर कृष्ण का 'शिशु' भी कुछ हसी चात का घोतक हैं । इन सब बानों को ध्यान में रखकर श्रगर हम माने कि स्रदास इस समय जवानी में कृदम रख चुके थे नो श्रनुचित न होगा । इस समय इनकी श्रवस्था २० के जगभग रही होगी ।

श्रय यदि हमें इस जदाई का जिसमें उनके भाई काम श्राये थे, ठीक-ठीक समय मालूम हो जाय तो हम उनके जन्म के जगभग संवत् का भी श्रनुमान जगा सकेंगे। हम देख चुके हैं कि रामदास इस्जाम-शाह के कजावंदों में से थे। इससे पहजा ख्याज यही होता है कि इन्हीं की नौकरी में इनके जदके भी रहे होंगे। श्रगर यह यात हो तो यह जदाई संवत् १६१२ की होनी चाहिए जब हुमायूँ ने फिर से स्रों से दिल्ली का राज छीना। परन्तु यह श्रंसभय है, क्योंकि स्रदास जी का इससे पहले ही वरलभाचार्य जी का चेला होना चौरासी की घार्ता से पाया जाता है। संवत् १८१७ में चल्लभाचार्य जी की का गोलोकवास हो चुका था । जिस समय सुरदास जी ने गऊ घाट पर वल्लभाचार्य जी की शिष्यता स्वीकार की, उस समय तक ये काफी प्रसिद्धि पा चुके थे; बहुत से लोग उनके सेवक हो गये थे । इससे स्पष्ट है कि सुरदास १४५० से पहले ही विरक्त हो गये होंगे। उनकी विरक्ति का विशेष कारण लदाई में उनके सब भाइयों का एक साथ मारा जाना ही हो सकता ये। यह जदाई हुमायूँ फ्रोर सिकंदरशाह के वीच थी। संवत् १६६२ की नदाई नहीं हो सकती, १४८७ से पहले की कोई दूसरी जड़ाई होगी। संवत् १४८७ से पहले का सबसे प्रसिद्ध युद्ध पानीपत का पहला युद्ध हैं जो संबद् १४८३ में हुआ था थौर जिसमें वावर ने इवाहीम लोदी पर विजय पाकर ( जोदी ) पठान वंश का श्रत श्रीर मुगल वादशाहत की भारत में स्थापना की थी। हो सकता है कि यावा रामदास के छः लड़के इसी युद्ध में काम ग्राये हों। ग्रनुमान यह होता है कि स्रवंश के प्रतिष्ठित होने के पहले रामदास ग्रोर उनके छ: लड़के लोदियों की नौकरी में थे। यदि इस समय सुरदास की श्रायु २० वर्ष की रही हो जंसा कि हम मान चुके हैं तो लगभग संवत् १४६३ में उनका जन्म हुन्ना होगा।

स्रदाल के जन्म के समय उनके जिता की श्रवस्था २० वर्ष की रही होगी। संवत् १४६३ में रामदास के सात लड़के विद्यमान थे। एक के वाद दूसरे भाई की उम्र में कम से कम श्रंतर एक वर्ष का हो सकता है। श्रगर रामदास के लड़कों में भी यही श्रन्तर मानें—इससे श्रधिक श्रंतर माने से रामदास की इतनी वड़ी श्रायु हो जाती है जो गप-गीता में ही संभव ह—तो उस समय सबसे बड़े की श्रवस्था २० वर्ष की रही होगी। श्रोर श्रगर वीस वर्ष की श्रवस्था में पहले लड़के का जन्म मानें तो संवत् १४६३ में रामदास की श्रवस्था सैंताजीस की रही होगी। इसमें से स्रदास की उम्र के २० वर्ष निकाल देने से संवत् १४६३ में

जिस समय रामदास की मत्ताईम वर्ष की घवस्था थी सुरदास का जन्म हुष्मा होगा। मालूम होता है कि सुरदास की माता उनके जन्म के बाद बहुत दिन तक जीवित नहीं रहीं।

स्रदाम का जन्म कय हुन्ना, इनका तो उत्तर हो चुका। यय कहाँ का उत्तर हुँदना चाहिए। प्रपने पिता का न्नारे हाँ कि रामदास न्नारं रहना स्रदास ने स्वयं कहा है। हम जानते हाँ कि रामदास न्नारं स्थानों में भी रहे हैं, परन्तु स्रदास ने उनका जिक्र नहीं किया। इससे पता चलता है कि रामदास ने गोपाचल में कुछ जायदाद जोद ली थी, जिससे चाहे कहीं भी रहने पर गोपाचल ही उनका चास्तविक स्थान समम्मा जाता था। श्रिष्क संभव यही है कि गोपाचल ही में स्रदास न्यां का जन्म हुन्ना हो। चौरामी चैंच्ल्यों की चातां की टीका में हुनका जन्मस्थान दिल्ली के पास का कोई मीही गाँव यतलाया गया है, जो ठीक नहीं जान पदना। दिल्ली के नजदीक सीही नाम का कोई गांव नहीं है। उद्ध जोग रखकता को उनका जन्मस्थान मानते हैं, परन्तु इनका भी कोई प्रमाण नहीं है। श्रव्य योपाचल को ही उनका जन्मस्थान मानना श्रिष्क युक्तियुक्त है। याचू राघाइत्ल्यदास गोपाचल को वन में बूंदने का प्रयश्न करते हैं, परन्तु जेंसा पीछे वतलाया जा खुका ह यह गोपाचल ग्वालियर के श्रातिरिक कोई दूमरा स्थान नहीं।

श्रतुमान से मालूम पदता है कि छोटी श्रवस्था में गोशचल में स्रदास ने श्रवने पिता से गान-पिया सीखी थी। जब रामदास शाही दरवार में गये तो श्रीर पुत्रों को भी उन्होंने शाह की नौकरी में लगा जिया परनतु स्रदास को श्रंथा होने के कारण घर ही छोद गये होंगे।

स्रदास के श्रन्धे होने में कोई संदेह नहीं। इसका उल्लेख उन्होंने स्वयं ही किया है। उनके श्रंधे होने के कारण ही, श्राजकल सब श्रंधे स्र कहलाते हैं। परन्तु प्रश्न यह उठता है क क्या वे जन्मांध थे श्रथवा बाद को श्रन्धे हुए ? बहुत से लोगों का मत है कि जिस प्रकार उन्होंने रंग तथा श्रन्य दश्य पदार्थों का वर्णन किया ह, उसे देखते हुए यह नहीं कहा जा सकता कि इन चीजों को उन्होंने स्वयं नहीं देखा था। जिन्होंने उन चीजों को श्रवनी श्रांशों से न देखा हो; वे ऐसा सुंदर श्रोर यथातथ्य वर्णन कर नहीं सकते। श्रतएव श्रवश्य ही वे जन्मांथ नहीं ये।

सृष्टि में बहुत से जीव ऐसे हैं जिनकी एक इंद्रिय से दो विषय पूर्ण होते हैं। मछली एक ही इंदिय से देखती तथा सुनता है। श्रादमी की जब एक इंद्रिय न्यर्थ हो जाती हैं तो दूसरी इंद्रियाँ श्रधिक मचेष्ट हो जाती हैं। श्रोर व्यर्थ हुई इंदिय का बहुत कुछ काम उनके द्वारा होने जगता है। श्रंघों को प्रज्ञाचनु न्यथं ही नहीं कहते। यह भी श्रावरयक नहीं है कि सूर के वर्णनों से जो चित्र हमारी श्रनुभूति में श्रात हैं ठीक वही सूर की श्रनुभूति की श्राँखों में भी श्रात रहे होंगे। शब्दों की माया विचित्र हैं। उनके एक ही वस्तु के द्योतंक होने पर भी भिन्न-भिन्न मनुष्यों के हृद्यों में उस एक वस्तु के चोतक शब्द से भिन्न-भिन्न भावों का उद्य होता है। 'गाय' शब्द को सुनकर, एक अहीर, एक कृपक तथा एक दूध पीनेवाले रईस के हृदय में अलग-अलग भावों का उदय हाता है, यद्यपि सव उससे पाते जंतु-विशेष का ही संकेत हैं। फिर यह भी बात नहीं कि किसी, वस्तु के विषय में कोई भावना वनाने के लिए उसको देखना श्रावश्यक ही हो। काल्पनिक भावना भी मनुष्य वना सकता है। इस भावना के हमारे श्रनुसार गलत होने से स्थिति में कोई श्रतर नहीं श्राता। श्रीर वह भी बात नहीं कि श्राँखों देखकर जो भावना किसी वस्तु के सम्बन्ध में हमारे मत में होती है, वह सही हो । सूर ने परंपरा से वस्तुत्रों का वर्णन सुना उनको बिना देखे ही उनके सम्बन्ध में उनके हृदय में कोई भावना विशेष उदित हुई। श्रव चाहे तथ्य से वह भावना कितनी ही दूर क्यों न हो, किन्तु सूर को मस्त रखने के बिए वही काफी है। ऐसी भावनात्रों से प्रेरित होकर जब सुर स्वयं वर्णन करने बैठते हैं तो हमारे भूम उठने में कोई बाधा नहीं

पदनी, पर्योकि हम उनके शब्दों से वही सर्थ शहरा करते हैं जो उनसे सामान्यतः जिया जाता है। धीर तथ्य से उनकी चारतिक भावना में जो धंतर होता है, वह हमारे दिए पथ में नहीं घाता। परंपरा के सुंदर पालन धीर उनकी प्रशासनुता के जिए हमें छनत होना हैं। धात्व्य सुर के जनम से ही सुर होने के विरुद्ध जो प्रमाण दिया जाता है, उसके उहरने को कोई घाधार नहीं। धधिक संभय यही जान पदता है कि वे जनमांथ थे।

## वैराग्य

श्रपनी जीयन की पहली घटना जिसका सूर ने उरजेख किया है, यह उनका कुएँ में गिराना है। मुं० देवीप्रसाद का श्रमुमान हैं कि यह घटना उस यादशाह गई। की होगी जिसमें उनके छुहों भाई मारे गये थे। युद्ध के बाद हर जगह गदबढ़ श्रीर भगदड़ मची होगी। ऐसे ही श्रवसर पर श्रंधे स्रदास भी भागने का प्रयत्न करते हुए कुएँ में गिर पदे होंगे। स्रदास जी स्वयं कहते हैं कि कुएँ में से उनके रोने-चिल्लाने की श्रावाज किसी ने नहीं सुनी। सातचें दिन कृष्ण ने स्वयं ही श्राकर उनका उद्धार किया। मालूम होता है कि कुर्यों भी श्रंघा था; श्रगर उसमें पानी रहा भी हो तो बहुत कम, नहीं तो छः रात-दिन तक कुएँ में पढ़े रहने पर उनके प्राण बचे न रह सकते थे। किसी का छः दिन तक उनके रोने-चिल्लाने की श्रावाज को न सुनना, इस बात की स्चना देता है कि कुर्यों वेकाम था श्रीर लोगों का उधर श्राना-जाना कम होता था। यह भी हो सकता है कि कोग उस भगदड़ में श्रपनी ही रणा में इतने

ब्यस्त थे कि दूसरों के रोन-चिहाने की श्रोर िक्सी का ध्यान जा ही नहीं सकता था। भाइयों की मृत्यु के शोक श्रोर श्रयनी श्रम्यंत श्रमहाया- वस्था ने उन्हें श्रमन्य भाव से परमात्मा का श्राश्रय लेने के लिए याण्य किया। उनकी हार्दिक प्रार्थनां व्यर्थ नहीं गई। श्रीहृष्ण ने सूर को केवल कुएँ से बाहर ही नहीं निकाल दिया, उनकी श्रार्त भी खोल दीं श्रीर इच्छानुसार वर मांगने को भी कहा। स्रदाय ने तीन वर मांगे। एक तो यह कि शशु का नाश हो जाय, दूसरा यह कि मुक्ते श्रापकी भिक्त मिले, श्रीर तीसरा यह कि जिन श्रांखों से श्रापके दर्शन किये हैं उनसे श्रीर किसी का रूप न देखूँ। भगवान ने एवमस्तु कहा श्रीर श्राप्वासन दिया कि दिवण के बाहाया कुल से तुम्हारे शशु का नाश होगा। तू संपूर्ण विद्याश्रों का घर होगा। मेरा नाम उन्होंने स्रदास श्रीर स्ररथाम रखा श्रीर रात के श्राविशे पहर में श्रंतर्थान हो गये।

सूरदासजी का कृष्ण के द्वारा उदार होना लोक में प्रसिद्ध है। कहते हैं कि जब कृष्ण ने सूर का हाथ पकड़कर उन्हें कुएँ से वाहर निकाला तो उनके कर के कोमल स्पर्श से ही वे जान गये कि भगवान् के द्वारा उनका उद्धार हो रहा है। इसलिए सूर ने वलपूर्वक उनका हाथ पकड़ लिया। जब भगवान् श्रपना हाथ छुड़ाकर जाने लगे तो सूरदास ने कहा—

कर छुटकाए जात ही, निवल जानि कर मोहि। हिरदय सी जव जाहुगे, मरद वदींगो तोहि॥

इसपर भंगवान् ने प्रसन्न होकर उनकी ग्राँखें खोल दीं, जिससे उनको दर्शन प्राप्त हुग्रा। भगवान् के दर्शन पाने का उन्नेख सूर ने ग्रपनी सूर सारावली में भी किया है—

"दंशन दियो कुपा करि मोहन, नेग दियो बरदान ॥"

कहना नं होगां कि ये शत्रु जिनके विनाश का सूर ने कृष्ण से चरदान माँगा था सुगल ही थें। जैसा हम ऊपर दिखला चुके हैं वाबर के मुगलों से ही लड़कर स्रदास के भाई मरे थे। इत्ण की भविष्य-वाणी थागे चलकर प्री हुई थी। दिल्ल के ब्राह्मण पेशवाथों ने सचमुच मुगलों की शिंक का ध्वंस कर दिया। बार राधाहुरणदास ने इसपर शंका की है कि बाबा रामदास तो श्रकवरी दरवार में नौकर थे, मुगल उनके हुश्मन कैसे हो सकते हैं? इसका समाधान यही है कि जिस समय की यह घटना है उस समय तक न तो बाबा रामदास या स्रदास श्रकवरी दरवार में नौकर हो थे श्रीर न इस बात का ख्याल हो रहा होगा कि श्रागे चलकर ऐसा भी होगा। उस समय तो उनके श्राश्रय-दाता पठानों के शत्रु होने के कारण मुगल उनके भी शत्रु थे।

जिन रात्रश्रों के कारण उनका श्राश्रयस्थान नष्ट हो गया, उनके भाइयों की मृत्यु हुई, स्वयं उनको इतनी यातना सहनी पड़ी, उनके नाश की कामना करना, जैसा सूरदास ने स्वयं कहा है, स्वाभाविक ( 'सुभाइ' ) ही है। परन्तु साधारण श्रादमी की समक में यह जरा कठिनता से श्राता है कि उन्होंने श्राँखों से वंचित होता क्यों चाहा ! भगवान् ने श्रत्यन्त द्यालु होकर जिस नियामत को उन्हें वखशा था उसे यों धकेल देना कुछ बुद्धिमानी का काम नहीं जान पढ़ता। एकाएक श्रपनी श्राँखों के सामने इस विस्तृत जगत के दश्यों को जिन्हें उन्होंने कभी नहीं देखा था. देखकर वे घवड़ा तो नहीं गये थे १ परन्तु सुरदास जी की नाप-जोख हमें साधारण पैमाने से नहीं करनी चाहिए। उनकी . विरक्ति पूर्णता को पहुँच चुकी थी, वे परमात्मा का दर्शन कर चुके थे। कृप्ण की जिस मंजुल मूर्ति के उन्होंने दर्शन किये थे वही उनके हृद्धाम में बसी रहे, उसके श्रतिरिक श्रीर कोई रूर वहाँ प्रवेश न पा सके, यही सोचकर सुरदास ने भ्राँखों का वहिष्कार किया होगा। जब रास्ता ही बन्द हो जायगा तत्र कोई ग्रावेगा कैसे ? इस घटना पर किसी कवि ने क्या ही सुन्दर और अनूठी उक्ति की है-

तन समुद्र सम मूर को, सीप भगे परा यान । हरि मुखाइल परत ही, मृंदि गए तन्यात ॥ १

इस सारी घटना को एम श्राज्यात्मिक शर्य में भी ले सकते हैं। यह मंसार ख्वयत् हैं जिसका ख्वया स्ट्रास को गहन विवत्त परने पर ही मालूम हुशा। यही उनका कुएँ में परना है। कुरण को रूरण में जावर उन्हें इस संसारिक विपत्ति से छुटकारा मिला। कुरण के प्रेम ने सांसारिक दुःख के लिए स्थान ही न रहने दिया। यह कुरण का उन्हें कुएँ से निकालना हुशा। कुरण ने उनके झान-नेत्र खोल दिये। झान-नेत्रों से ही परमात्मा के परमार्थरूप में दर्शन हो सकते हैं। वे ऐसी श्रांखें हैं जिनसे परमात्मा का हो रूप दिवाई देना है, श्रोर किसी का नहीं। इसपर भी स्ट्रार का यह वर माँगना कि जिन श्रांखों से राधारयाम के दर्शन किये हैं उनसे श्रोर किसी का रूप न देखूँ, निर्थक नहीं है। इससे उनकी तल्लीनता मलकती है। श्रोर जैसा भारतेंद्र जी ने लिखा है वे शत्रु जिनका स्ट्रास नाश चाहते थे, काम, कोध, लोभ, मोह, भद, मत्सर ये पडिपू हैं जिनका दिख्ण के प्रयल बाह्यण वल्लभाचार्य ने श्रागे चलकर नाश किया।

निश्चित रूप से नहीं कह सकते कि इस घटना को किस यर्थ में लेना ठीक है। भारतेंद्र जी ने शत्रु-संबंध में दोनों यर्थ लिये हैं थ्रोर वावू राधाकृष्ण दास ने वहाँ पर केवल थ्रलोकिक थ्रथे ही को ठीक माना है। परन्तु थ्रगर थ्रलौकिक थ्रथे में हों तो सारी घटना को लेना चाहिए। थ्रोर में समम्तता हूँ कि सूर का सगुणवादी भक्त होना थ्रलौकिक पच के थ्राधार को कमजोर कर देता है। सगुणवादी भक्त भगवान् के दर्शन चर्म-चनुश्रों से ही करना चाहता है। थ्रतएव लौकिक पच् ही ठीक जान पड़ता है।

अ शिवसिंह सेंगर इस दोहें को मूर का ही बताते हैं— सरोज, पृ० ३२० ।

श्चार यह चारतिक घटना हो तो कहाँ घटी ? इस यात का स्पष्ट उल्लंख वहीं नहीं मिलता है। स्रदाम ने युद्ध में तो भाग लिया नहीं या। इसलिए वे पानीपत की तरफ तो रहे नहीं होंगे। हो सकता हैं कि खालियर और श्चारे के बीच की यह घटना हो।

#### दीचा

इस घटना के बाद जान पदना है कि, स्रदास गजवाट पर धामर रहने लगे। गजवाट धागरा धार मधुरा के बीचोधीच है। वहाँ उनका माहात्म्य बहुत जल्दी फेंलने लगा। उनके भगवहर्शन की क्या भी लोगों में फेंली होगी। उनकी लगन को स्वयं भी देखने का ध्रयसर मिला होगा। इससे लोगों के हृदय में उनके प्रति भितभाय एय उमदा होगा। उनकी गाग-निपुणता का भी उनकी प्रतिक्षिद्ध में काकी भाग रहा होगा। जन्मजात विरुपता जिनमें होती है, उनमें जनसाधारण परमात्मा का कुछ विशेषांश देखते ही हैं। इस प्रकार लोग बड़ी शीघ्रता से उनके चेले होने लगे। कुछ समय पीछे जब बल्लभाचार्य जी गजवाट धाये उस समय बहुत से लोग स्रदासजी के सेवक हो गये थे; इस बात का उल्लेख चौरासी वैन्ण्यों की वार्ता में है।

श्री चरलमाचार्यजी दिनिगी, वाहाग्य थे। पंत्रहवीं श्रीर सीलहवीं शताब्दी में वैष्ण्य धर्म का जो श्रान्दोलन देश भर में उमदकर बहा था, उसके प्रधान प्रसारकों में वरलभाचार्य जी भी एक थे। इनका जन्म सं० १४३४ चैशाप कृष्णा ११ को श्रीर गोलोकवास संवत् १४८० श्रापाद श्रुक्त ३ को हुश्रा। ये बढ़े दिग्गज पिरुत थे, वेद-शास्त्र का झान इनका श्रुमाथ था। दर्शन पद्म में इन्होंने शुद्धाद्वेत सिद्धान्त चलाया श्रीर उप सना पन्न में पुष्टिवाद । श्रपने सिद्धान्त का प्रतिपादन करते हुए इन्होंने वेदांत सुत्र पर प्रपना प्रजग भाष्य रचा था 1% दक्षिण से दिग्विजय करते हुए बल्लभाचार्य जी उत्तर में श्राये श्रीर प्रयाग के पास श्रदेल गाँव में बस गये । किर बज में श्राकर श्रीनाथजी के मन्दिर की स्थापना की श्रीर श्रपने मत का प्रचार किया। बीच-बीच में श्राप श्रटेल चले जाया करते थे। उनके यहे पुत्र गोस्वामी गोपीनाथ जी का जन्म यहीं हुआ था । श्रडेल से बन को जाते हुए ही एक समय वे गजवाट में ठहरे थे। जिसका हम जपर जिक्र कर चुके हैं। सुरदासजी उस समय यहीं रहते थे। वे वल्लभाचार्य जो का यश सुन चुके थे। जब उन्होंने सुना कि वल्लभाचार्य जी आये हैं तो उन्हें भी उनका सत्संग करने की इच्छा ्हुई। इसलिए मिलने का ठीक सतय निश्चित करने के लिए उन्होंने श्रपना सेवक वल्लभाचार्यजी के स्थान पर भेजा। जिस समय वह वहाँ पहुँचा उस समय वे भोजन बना रहे थे । सेवक ने पहले ही से उसे सममा रखा था। यह कुछ दूर पर जाकर येंठ रहा। पारु सिद्ध होने पर जब महाप्रभु ने ठाकुर जी को भोग लगाकर श्रनोसरि करके महाप्रसाद - पाया श्रीर गद्दी पर श्रासन ग्रहण किया तथा जब उनका भक्त-समाज , जुड़ गया तो खबर पाकर सुरदास जी भी दर्शनों के लिए पहुँचे। बक्ल-भाचार्यजीने उन्हें विठलाया श्रोर भगवद्यश वर्णन करने को कहा। सुरदास जी ने यह पद गाया-

> ्हीं हिर सव पितितन को नायक। को किर सकै वराविर मेरी इतने मन को लायक जो तुम अजामेलि सों कीनी जो पाती लिखि पाऊँ हाय विश्वास भली जिय अपने ग्रीरै पितित बुलाऊँ

वेदांतसूत्र पर वल्लभाचार्य-हारा रचा गया भाष्य श्रग्णभाष्य' है
 जिसमें शुद्धाद्वैत का दार्शनिक सिद्धाःत प्रतिपादित हुश्रा है—संपादक।

गाना सुनरर पण्यभाषायें जी ने यहा स्र, स्र होरर यसो हाना विवियाते हो १ भगवान् की लोला का घर्णन वरी, गिद्मिदाने की जानरत ही न रह जायमी। स्रदास जी ने जवाब दिया, महाराज, सुके मी सुष्ठ धाना ही नहीं है। सब बर्जभाषायें जीने यहा, धन्ता करके धाची, हम सुन्हें बनायेंगे। जब स्रदास स्नान करके धाचे मी पण्यभाष्य जी ने उन्हें भगवाम का श्रवण कराया। किर समर्पण की विधि हुई जिसमें स्रदास जी ने सुरू की लेवा में धापने धाप की धर्षण किया। महुवरांन यज्जभाषायें जी ने धापनी रखी भागवन की टीका के दसवें स्वंध की धानुक्रमणिका पढ़ी जिसमें भगवज्जीजा की धीर संवेत हैं। उसका पहला श्लीक इस प्रकार हैं—

> नमामि द्वयं भेषे लीला धाराब्वि शायिनम्। लक्ष्मी सहस्य लीलाभि: मैच्यमानं कलागिधिम्।।

इस प्रकार स्त्रदासजी चल्जभ संप्रदाय में दोनित हुए। चौरासी वैट्याचन की चार्ता के अनुसार इससे उनके सब दोप दूर हो गये, उन्हें नचधा भिक्त सिद्ध हो गई, उनके हृदय में भगवान् की संपूर्ण लीला का स्मरण हो गया उन्होंने तत्त्वण यह पद बनाकर रागविजावल में गाया —

चकईरी चिल चरण सरोवर जहाँ न प्रेम-वियोग।

निसिदिन राम राम की भिवत भयरुज निह दुख सोग।।

जहाँ सनक से मीन, हंस शिव, मुनि जन नख रिव प्रभाप्रकास।

प्रमुलित कमल निमिप निह सिसेडर गुंजत निगम सुवास।।

जिहि सर सुभग मुनित मुक्ताफल अमृत रसपीजं।

सो सर छाँडि कुवृद्धि विहंगम इहाँ कहा रिह कीर्ज।।

लछमी सिहत होत नित कीड़ा सोभित सूरजदास।

श्रव न सुहात विषयरस छीलर वा समुद्र की श्रास।।

इसी से पर्जभाचार्य जी को मालूम हो गया कि स्रदास के बोध
हुआ छोर जीला का श्रभ्यास भी हो रहा है। फिर स्रदास ने नंद

महोत्सव का वर्णन करते हुए राग देव गंगाधर में यह पद छ गाया—

त्रज भयो महरि के पूत जब यह बात सुनी।
मुनि ग्रानंदे सब लोग, गोकुल गनक गुनी।।
ग्रात पूरन पूरे पुन्य, रोपा सुथिर युनी।
ग्रह-नगन-नपत-पल सोधि, कीन्हीं वेद-धुनी।।
गुनि धाई सब प्रजनारि सहज सिगार किये।
नन पहिरे नूतन चीर काजर नैन दिये।।

इस पर को सुनकर बरुजभाचार्यजी वरे प्रसन्न हुए श्रीर कहने लगे 'स्ट्रास तुमने ऐसा सुंदर श्रीर यथातथ्य वर्णन किया है, मानी तुम वहीं

<sup>©</sup> देनियं 'सूरमागर' नागरी प्रचारिस्थी सभा, सं० २००५, पृ०

थे, मानो तुमने उस उत्यव को स्वयं घपनी घाँनों से देखा हो'। नदनंतर महाप्रभु ने जब सूर को पुरुषोत्तम सहस्रताम सुनाया तो संपूर्ण महाभारत की कथा का उनके हदय में स्कुरण होने लगा। किर तो स्रदासजी ने कई पद गाये। घागे चलकर स्रदाय ने प्रथम स्कंथ से लेकर हादश स्कंथ नक की संपूर्ण लोला रागों में कही।

हम प्रकार स्रदाम भी स्वयं वन्तभाषार्य भी फे हाथ मे बन्तभ-मंप्रदाय में होनित हुए। धपने मय मेयकों को भी उन्होंने वन्तभाभी से भगवन्त्राम की दीला दिलाहै। दो दिन तक गऊ घाट पर रहकर जय बन्तमाभी प्रज को जाने लगे तो स्रदायजी भी उनके साथ हो लिये। 2

परंतु हुत्तागढ़ के महाराज भक्तवर नागरिदाम जी ने धपनी 'पदप्रमंगमाला' में मुख्यम जी का गोमाई विद्वलनाथती की प्रेरणा से पद
रचना करना लिला है। इस ग्रंथ में धनेक महारमाधों के पदों के प्रमंग
वर्णित हैं। मुख्यम के पदों के प्रमंग में नागरिदासकी लिखते हैं ''दोऊ
नेव करि हीन एक मजयाना को लिका मज में मुख्यम। सो होरी के
मईाया यनाय हैं तुकिया। नाके चान्ते थी गुमाई ज् मों जाह लोगन
ने कही। नापर गुमाई ज् चा लिका को चुलाय चाफे भँडउचा सुने,
श्रीसुल तें क्लो, ज लिका तू भगवन जस चलान। श्री भागवत के
ध्रातुमार प्रथम जनम ही की लोला गाय"। परंतु स्वयं गुसाई जी
ध्रात चली था रही है। यह सुख्यम जी वर्लभाचार्य जी के शिष्य थे
नो यह ध्रमंभव है कि चर्लभाचार्य जी ने ही उन्हें भगवधरा गाने की
प्रेरणा न की हो। सुरमारावली में स्वयं सुरदाम जी कहते हैं कि
चर्लभाचार्य जी ने उन्हें तथ सुनाकर लीला का मेद बताया—

श्री बल्तम गुरु तत्व मुनायो, लीलाभेद बतायो ॥ ११०२ ॥

<sup>🕸</sup> चीरासो वैष्णवन की वार्ता, सूरदास की वार्ता, पहला प्रसंग।

श्रीर नागरीदास जी के लेख से तो ऐसा जान पदता है मानों गोसाई जी सूर से पहले परिचित ही न थे। यह भी श्रघटनीय है। हाँ, श्रगर बल्लभाचार्य जी के लिए 'गोसाई जी' गनती से लिखा गया हो तो समयानुक्रम से यह घटना श्रसंभव नहीं। परंतु वार्ता के विरोध में इस लेख को महत्व नहीं दिया जा सकता। इसमें दो तुकिया भडोशों का उल्लेख भी कुछ इसकी तथ्यता के विरुद्ध जाता है। दुनुकिया भडोशों के उदाहरण बा॰ राधाकुण्ण ने ये दिये हैं—

' ''खिसली तेहि देखि श्रदातें। तू जु कहे हो तोहि अधवर लूँगो, श्रव मेरी टूटी है बाँह वरातें।। ''कव निकसैगो सूक चलै चालो। गोरी ने डोला सजवायो रसिया ने सिकल करचो भालो।।

ं वा॰ राधाकृत्वादास ने सूर का खूब अध्ययन किया था। इस संबंध में उनसे अगर वढ़ सके हों तो शायद 'रत्नाकर' जी ही और कोई नहीं। अपरंतु उनको सूरसागर में दुतुकिया भड़ीए मिले नहीं। शायद 'स्रसारावजी' ने इस गढ़ंत को जन्म दिया हो। इस ग्रंथ को सूरदास जो ने होजी के रूपक से ही आरंभ तथा श्रंत किया है।

स्रदास के वल्लभसंप्रदाय में दीचित होने का ठीक-ठीक समय तो मालूम नहीं है, परंतु श्रनुमान से इस घटना को संवत् १४=३ ×

अव तो सूरदास पर बहुत विस्तृत ग्रध्ययन हो चूके है, इस सम्बन्ध में विशेष उल्लेखनीय ग्रंथ है, 'ग्रष्टछाप ग्रौर वल्लभ सम्प्रदाय' (डॉ० गुप्त) सूरदास (डॉ० व्रजेश्वर वर्मा), सूरसीरभ (पं० मुंशीराम शर्मा), सूरसाहित्य की भूमिका (डॉ० रामरतन भटनागर), तथा सूरदास (डॉ० जनार्दन मिश्र)।

प्रा॰ गुप्त के अनुसार सूरदासजी लगभग सं० १५६६ में वल्लभाचार्य जी की शंरण आये थें, जब सृरदास की आयु लगभग ३१ वर्ष की थी। अण्डछाप और वल्लभ संप्रदाय १, पृ० २१३ — संपादक।

धौर ११=० के बीच में रिमी ममय होना चाहिए। मं० ११=३ में पानिपत की जहाड़े हुई थी जिसमें सुर के मय भाई मारे गये थे यौर मंबत् ११=० में बरलभावार्य जी का चेंकुंडमम हुसा था। यहलभजी से मम्बंग होने ही सुर का उनका शिष्य हो जाना, हम यात का सूचक है कि गुरुगई का स्वाद घरते सुरहाम को धभी बहुत हिन नहीं हुए थे, नहीं तो ये हम नत्परता के माथ उनके चेते न बनते। धतएय सुर का ही जाना हम मंबत् ११=७ माने तो कुछ धनुचित न होगा। एक ही माल में सुर के हतने चेंजे केंसे हो गये १ सुर के मंबंध में यह प्रश्न न उटना चाहिए। उनकी शीघ प्रसिद्धि के कारण हम जपर दिसा चुके हैं।

यत में श्राकर सूर ने गोकुल को दंडवन करके गोकुल में कृष्ण की याननीता के पर कहै। घरननायार्य जी ने उन्हें श्रीनायजी के दर्शन कराये। 'वार्ता' के धनुसार श्रीनायजी की सेवा का धीर नी सब प्रवंध ठीक था, फेवल कीर्तन की सेवा का प्रबंध न था। मुख्य की इसके सबसे , श्राधिक बोग्य दिखकर उन्होंने उन्हें वह काम सौंपा। चे नित्यप्रति लीला के नवे-नये पद चनाकर गाने लगे जिनका खागे . चलकर सूरमागर में संग्रह हुन्ना सुरदास के कीर्तन की सेवा स्वीकार करने के पहले भी शायद कीर्तन का प्रबंध कुछ न कुछ रहा हो । परंतु कोई ध्यक्ति विशेष नियमित रूप से उसके लिए नियुक्त नहीं था । चौरासी ही वार्चा से माजून होता है कि पहते यह काम कुंभनदास जी किया करते थे; परंतु स्वेच्छा से श्रीर वह भी नियमित रूप से नहीं । यह उस समय की वात है जय घरलभाचार्य जी ने संवत् १४४६ में गोवर्धन की गुफा से श्री गोवर्धननाथजी को प्रकट किया श्रीर एक छोटे से मंदिर में रक्सा। परंतु कुंभनदास जी की विशेष रूप से इस काम के लिए नियुक्ति नहीं हुई थी। उस समय इतने विस्तार का न श्रवसर था श्रीर न श्रावश्य-कता। जिस मंदिर में प्राचार्यज्ञी ने सेवा का मंडन किया उसे सेठ पूर्णमल खप्री ने सं १४४६ में वनवाना ग्रारंभ किया था ग्रीर सं १४७६ में उसका निर्माण-कार्य प्रा हुग्रा । वा राधाकृत्णदासजी प्रथम स्वल्प सेवामंडान श्रीर द्वितीय विस्तृत सेवा मंडान को एक ही में गड़वड़ाकर सूरदास जी को वार्तावाले इस कथन को कि तव "श्री महाप्रभू जी ग्रपने मन में विचारे जो श्रीनाथ जी के यहाँ ग्रीर तो सव सेवा को मंडान भयो श्रीर कोर्तन को मंडान नाहीं कियो है ताते श्रव स्रदास जी को दीजिये" ग्रसत्य उहराया है । परंतु यह वस्तुत: ग्रसत्य नहीं है । हो सकता है कि कुंभनदास जी नये मंदिर में भी श्रनियमित रूप से कीर्तन का कार्य करते रहे हों, परंतु वे कीर्तन के लिए नियमित रूप से नियुक्त न थे ।

स्रदास जी की श्रनुपिश्यित में यह काम परमानंद स्वामी करते रहे होंगे। वल्लभसंप्रदाय में प्रवेश करने के पहले भी परमानंद स्वामी का कीर्तन बहुत प्रसिद्ध था। 'ब्यास' स्वामी ने लीला गान के लिए स्रदास का नाम न लेकर परमानंद स्वामी का स्मरण किया श्रीर स्रदास का केवल पद कर्ता के रूप में—

> परमानंद दास विनु को ग्रव लीला गाइ सुनावै। सूरदास विनुपद रचना को कौन कवहि कहि जावै।।

चौरासी की चार्ता में परमानंद के हृदय में भगवल्लीला का उसी प्रकार वल्लभाचार्य जी की कृपा से स्फुरित होना लिखा है, जिस प्रकार स्रदास के संबंध में हम जपर वर्णन कर धाये हैं। 'सो परमानंद स्वामी को श्री धाचार्य जी महाप्रभु ने ध्रनुक्रमणिका सुनाई तब सब लीला की स्कृति भई।' इससे पता चलता है कि परमानंद भी कीर्तन

इस प्रमाण के लिए देखिये 'अंद्र्टछाप' (कांकरोली), पृ० ७५ 'तब परमानंददास नित्य नये पद करिक समय समय के श्री नवनीत प्रिय जी को सुनावते'।

का काम विरोप रूप से करते थे। श्रीर व्यासजी के उपर्युक्त कथन से यह भी पता चलता है कि परमानंद का लीलागान स्रदास के लीलागान से श्रिष्क प्रसिद्ध था। इसके दो कारण हो सकते हैं। एक तो यह कि वे गानकला में निपुण थे श्रीर दूसरे यह कि स्र से पहले श्रथवा पीछे वे बहुत दिन तक कीर्तन का कार्य करते रहे। परमानंददास जी के संबंध के तीन प्रसंग 'वार्ता' में दिये हैं; तीनों बरुजमाचार्य जी के समय के हैं। उनके बाद की कोई घटना उसमें नहीं दी है। इससे यही श्रमुमान होता है कि वरुजमाचार्य जी के साथ उनका बहुत समय तक संसग रहा श्रीर उनके उत्तराधिकारी विष्टुलनाथ जी से कम। ये सब बातें इसी श्रीर संकेत करती हैं कि स्रदास जी की श्रमुपश्चित में परमानंददास जी कीर्तन को सेवा किया करते थे, यद्यपि वे विशिष्टरूप से उसी काम के लिए नियुक्त नहीं थे।

## श्रकवरी दरवार में

श्राइने श्रकवरों के श्रनुसार सूरदासजी भी पिता की तरह श्रकवरी दरवार क्ष में नौकर थे। इस अन्य में श्रव्जलफड़ल ने सूरदास का नाम गवैयों की श्रेणी में १६ वें नं० पर दिया है और स्पष्ट शब्दों में उन्हें यावा रामदास का बेटा वतलाया है। सूरदासजी ने इस संबंध में स्वतः कुछ नहीं कहा है। चौरासी वैष्णवों की वार्ता में सूरदास से श्रकवर की भेंट होने का उल्लेख है। परन्तु उससे यह नहीं मालूम होता कि सूरदास

श्रकवरी दरबार से सम्बंधित सूरदास मदनमोहन दूसरे थे।
 श्रव्यापी सूरदास नहीं, जैसा पहले लिखा जा चुका है।
 संपादक।

ग्रकतर की नोकरी में रहे हों। 'वार्ता' में लिखा है कि स्रदास के पद जब बादशाह के कानों तक पहुंचे तो उन्हें इच्छा हुई कि किसी प्रकार स्रदास के दर्शन हों तो अच्छा। एक बार भगविद्या से वादशाह को स्र वे दर्शन हो गये। वादशाह ने स्रदास जी से अपना गाना सुनाने को कह स्रदास ने यह पद गाया—+

मना रे तू करि माघो सों प्रीति। काम-कोध-मद-लोभ तू छाँड़ि सवै विपरीति॥ भौंरा भोगी वन भ्रमें, (रे) मोद न मानै ताप। सव कुसुमनि मिलि रस करैं, (पे) कमल वेँधावै श्राप॥

गाना सुनकर श्रकवर बहुत प्रसन्न हुश्रा श्रोर बोला कि स्रदास जी तुम भगवान का यश श्रन्छा गाते हो। सुके भी भगवान हो ने राज पाट दिया है। सब गुणी जन मेरा यश गाते हैं। तुम भी कुछ मेरा यः गाश्रो। स्रदास जी तो श्रपने श्याम के रंग में रॅंगकर 'कारी कमरी' ह गये थे, उनपर दूसरा रंग कैसे चढ़ सकता था। श्याम के श्रतिरिक्त किस् वसरे का यश गाते तो कैसे ? इसिलए उन्होंने गाया —

नाहिन रह्यो मन में ठौर।

नंद नंदन श्रद्धत हिय मैं श्रानिए केहि श्रीर ।।
कहत कथा श्रनेक ऊघो लोक लोभ दिखाय।
कहा कहूँ हिय प्रेम पूरित घट न सिंघु समाय।।
चलत बैठत उठत जागत सुपन सीवत रात।
हदय ते वह मदन मूरित छिन न इत उत जात।।
ध्यामगात सरोज श्रानन लिलत गित मृदु हास।
मूर ऐमे दरम कारन मरत लोचन प्यास।।
श्यक्यर ने मन में सोचा कि किसी बात का जालच तो इन्हें है ना

<sup>🛨</sup> देलिये सूरसागर, ना० प्र० स०, पृ० १०६, पद ३२५।

कि मेरा यश गार्वे, इसिलए फिर जोर नहीं किया। धोर शायद छुछ हँसी की तरन में पूछा कि खाँलें नो धापके हैं ही नहीं, प्यासी कंसे मरती हैं। फिर प्रशंसा करते हुए पूछा, विना देने भी तुम उपमा वर्गरह खूब बींघ खेते हो, सो केंसे ? सूर ने इस परन का भी छुछ जपाय नहीं दिया। पर अक्ष्यर ने सोचा धाँलें तो इनकी परमात्मा के पास हैं, वहीं इन्हें जो छुछ दिखाई देता है, उसी का वर्णन करते हैं। विदा करते समय बादशाह ने स्रदास को छुछ देना चाहा, परन्तु ये कब लेने बाले थे। कामनाएँ तो उनकी सब भगवान् में केन्द्रित भीं। धतः बोही विदा हुए।

जोधपुर के कियराजा मुरारिदान ने मुन्शी देवीप्रमाद से एस प्रसंग को थार ही तरह बसा था। मुरारिदान जी का कथन है कि प्रकर यादशाह ने स्रदास जी की प्रशंसा सुनवर मथुरा के हाकिम को हुवम दिया कि स्रदास को भेज दें। पहले तो स्रदास जी ने जाना स्वीकार नहीं किया। परन्तु जब उस चतुर तथा योग्य हाकिम के कहने से स्रदास जी के यदे यदे सेवकों ने सममाया कि ध्यार थाप न जावेंगे तो इस हाकिम को थकवर थ्रयोग्य समम कर निकाल देगा। इससे वैष्ण्वों को कह होगा। क्योंकि यह हाकिम बड़ा द्यालु थार उदार है, इसके शासन में हम सुख से रहने हैं। इसके स्थान पर जो कोई थ्रावेगा चह न जाने कैसा हो ? फिर वादशाह किसी हुरे इरादे से भी थापको नहीं खुला रहा है। उसने थ्रापको प्रशंसा सुनी है कि थ्राप घड़े किय थार गवेंथे हैं, इसीजिए थ्रापको किता थार गाना सुनने के लिए थ्रापको खुलाया है।

सेवकों का श्रामह स्रदास जी को मानना पड़ा। वादशाह उस समय सीकरी में थे। स्रदास जी के श्राने को खबर पाते ही उन्होंने स्रदास को दरवार में बुंजा लियां श्रीर गाना खुंगाने को कहा। स्रदास जी ने बढ़े मस्ताने दंग से नीचे लिखा पद गाया— सीकरी में कहा भगत की काम।
ग्रावत जात पन्हैया फाटी भूलि गया हरि नाम ।
जाके मुख देखे व्है पातक ताहि करघो परनाम।
फेर कवीं ऐसो जन करियी सूरदास के झ्याम।।

वादगाह तल्लीन होकर गाना सुनता रहा। जय स्रदास गा चुकें तो वोला कि में तुम्हारी तारीफ में यह तो सुन चुका था कि तुम किंव श्रीर गवेंचा दोनों हो, परन्तु तुम फकीर भी हो, यह श्राज ही मालूम हुश्रा है। श्रीर उसीदम उनको एक सदो का मनसव दे ढाला। स्रदास जी मनसव स्वीकार करना नहीं चाहते थे। परन्तु जब बादगाह ने विशेष जोर दिया श्रीर कहा कि जब श्रापने श्रपनी फकीरी की श्रान नहीं छोड़ी तो में श्रपनी वादशाहत की शान कैंसे छोड़ सकता हूं श्राप श्राप विभय नहीं चाहते इस मनसव की श्रामदनी को धर्मार्थ वाँट देना। स्रदास को स्वीकार करना पड़ा।

मुन्शी देवीप्रसाद जी का ख्याल है कि यह चौरासी वार्ता वाले कथानक पर टिप्पणी है, परन्तु श्रसल में सो कुछ नहीं हैं। मुरारिदान जी जिस गढ़ को सूर का वतलाते हैं वह वार्ता में कुंभनदास के नाम से इस प्रकार दिया हुश्रा है—

भक्तन को कहा सीकरी काम।
ग्रावत जात पन्हैया टूटी, विसरि गयी हरि नाम।।
जाको मुख देखे दुख लागै, ताको करन परो परनाम।
कुंभनदास लाल गिरधर विन, यह सब भूठी धाम।।

मालूम होता है कि मुरारिदान जी श्रथवा किसी श्रन्य व्यक्ति ने जिससे मुरारिदान जी ने सुना हो 'वार्ता' में सूर श्रीर कुंभनदास दोनों के प्रसंग पढ़े थे। लेकिन स्मृति में उन दोनों का संबंध श्रजग-श्रजग व्यक्ति से न रहकर थोड़ा श्रन्तर लेकर एक हो व्यक्ति से हो गया श्रीर वह व्यक्ति स्वभावतः सुरदास थे। जो दोनों में से श्रधिक श्रसिद्ध हैं।

यह पद चाहे किसी का हो, यह नहीं जान पदता कि श्रक्य फें सम्मुद्ध हो किसी ने इसको गाया होगा। बोई कितना ही मुँहफट क्यों न हो वादशाह के मुँह पर ही "जाको मुग देखे पातक (दुरा) लागे, ताको कहाँ (करनपरी) परनाम" नहीं वह सकता श्रीर जो यह कह सकता है उसे प्रणाम करने को ही कौन याच्य कर सकता है। श्रत्या यह पद मुख्यम का है तो उन्होंने इसे द्रप्पार से लीट थाने पर वहा होगा। परनतु वास्तविकता यह जान पदनी है कि मुख्यस का दरवार में थाना-जाना देखकर कुंभनदास ने यह फक्ती कही हो, जिस पर वार्ताकार ने कुंभनदास को ही दरवार में भेजकर श्रवनी कहानी विदला ही है।

हो सकता है बाबा रामदास के मरने के बाद उनके स्थान पर स्रदाय की नियुक्ति हुई हो। यह भी ध्रयंभय नहीं कि जब सं० १६३१ में ध्रकयर ने पदों का पुनर्सेगटन किया ध्रीर मनसय की प्रथा चलाई उम समय तानसेन ध्रादि रामदास के मित्रों ध्रीर टोडरमल, धीरयल, मानसिंह ध्रादि हाल-प्रेमियों ने उसे स्रदाम की चाद दिलाई हो। रसी मंबंध में ध्रकयर ने स्रदास को बुलाकर मनसय दिया होगा। स्रदास को मनसय मिलने पर भक्त-समुदाय में बदी हलचल मची होगी। जान पदता है कि इसी संबंध में किसी ने नुजसीदास जी से भी कहा कि बादशाह के दरवार में चलिए, ध्रापको भी मसनय दिला देंगे। ध्रीर तुजसी का—

"हम चाकर रघुवीर के, पटी लिगी दरवार । तुलमी ब्रव का होडेंगे, नर के मनसबदार ॥"

यह दोहा किसी ऐसेही प्रस्ताव के उत्तर में कहा गया होगा ! हो सकता है कि सूर कुछ समय तक दरवार में रहकर फिर प्रपना मनमय छोड़कर चले थाये हों। हित हरिचंश जी के मानस शिष्य ध्रुवदास जी ने भी इनके मान-बढ़ाई छोड़कर संकेतस्थान में था रहने की बात जिखी हैं जो इसी बात की थोर संकेत करती हैं— "सयो नीकी भौति सो, श्री सैकेत स्थान। रह्यी बड़ाई छांड़ि की, सूरज द्विज कल्यान।।"

'द्विज कल्यान' श्रीर 'संकेत स्थान' के उल्लेत से यह नहीं सममना चाहिए कि ये कोई दूसरे स्रजदास रहे होंगे। श्रपने 'स्रजदास' नाम को तो स्र ने स्वयं ही उल्लेख किया है। वे श्रपनी परिस्थितियों में बाह्मण क्यों प्रचलित थे, इसको भी हम प्रयास रूप से पहले ही बतला चुके हैं। ध्रुबदास जी जैसे राधायल्लभियों का संकेतस्थान को महत्य देना स्वाभाविक ही है। स्रदास तो कृष्ण के जीवन से सम्बन्ध रखने चाले सभी स्थानों को पवित्र समम्तते रहे होंगे। हो सकता है कि सीकरी से श्राकर कुछ दिन संकेतस्थान में ही रहे हों श्रयवा समय-समय पर उसका दर्शन कर श्राते रहे हों।

मुंशो देवीप्रसाद जो यह भो संभव सममते हैं कि सुरदास जी ने वस्तुत: श्रवना पद न छोड़ा हो श्रोर समय-समय पर हाजिरी देकर तन-खाह ले श्राते हों। क्या कुंभनदास का 'भक्तन को कहा सीकरी काम' चाला पद इसी वात की श्रोर तो संकेत नहीं करता ?

रीवाँ के महाराज रघुराजिसह ने अकवरी दरवार संबंधी एक विचिन्न घटना का उल्लेख किया है। वे कहते हैं कि जब स्रदास दरवार में हाजिर हुए तो अकवर ने उनसे पूछा, 'तुम कीन हो'। स्रदास ने जवाब दिय 'श्रापनी वेटी से पूछिए'। अकवर की पुत्री को जब स्रदास का समाचा ज्ञात हुआ तो उसने शरीर ही त्याग दिया। पीछे मालूम हुआ कि राधिक की किसी सहचरी को किसी अपराध के दंडस्वरूप म्लेझ के घर जन्म लेन पड़ा था, वही अकवर की पुत्री थी। और स्रदासकी उद्धव थे जिन्हें मा के समय छुन्ण की वकालत करते हुए राधा जी को कुछ कट्टिक कहने कारण पृथ्वी पर अवतरित होना पड़ा था। इसमें अगर कुछ तथ्य है इनना ही कि जिस समय स्रदास जो अकवर के दरवार में हाजिर हुए

उसी के श्रास-पास श्रकवर की किसी लड़की का देहांत हुश्रा था जिससे इस विचित्र घटना को गढ़ने का श्रवकाश मिल गया।

इसमें तो संदेह नहीं कि श्रकवर धार्मिक व्यक्तियों को श्रादर की दृष्टि से देखता था उनके विचारों को ध्यान से सुनता था। मालूम होता है कि उसका दीनेइलाही इन्हीं का सुसंगठित रूप था। दीनेइलाही के प्रचार के लिए भी वह साधु-संतों की सहायता चाहता था। वह जानता था कि प्रचार का जैसा काम रमते सायू कर सकते हैं, वैसा किसी संगठित संस्था-द्वारा भी शायद ही हो सके। दीनेइलाही-द्वारा वह श्रपने को पृथ्वी पर परमात्मा का प्रतिनिधि ग्रौर पैगम्बर घोषित करना चाहता था। श्रगर हिंदू श्रौर मुसलमान दोनों उसके नवीन धर्म को ग्रहण कर लेते श्रीर उसे परमात्मा का दूत श्रथवा प्रतिनिधि मान लेते तो निश्चय ही उसके साम्राज्य की नींच दृढ़ हो जाती और चिस्तार भी बढ़ जाता । एक प्रकार से भारत का ख़लीका वन जाने के कारण उसका जो व्यक्तिगत सम्मान वड़ जाता वह तो रहा ही। यह वात हो दूसरो है कि जिन लोगों को उसने मान दिया था, उन्होंने उसके धर्म को स्वीकार किया या नहीं, पर इसमें कोई संदेह नहीं कि वह यह आशा श्रवश्य करता था कि वे जोग ऐसा करेंगे। सुरदास को भी उसने अपने नवीन धर्म में दीचित करने का प्रयत्न किया था, इसका पता उसके वजीर श्रवुलफजल के एक पत्र से चलता है जो उसने सुरदास के नाम काशी भेजा था । श्रवुल-फजल के पंत्रों का संग्रह उसी के भानजे ग्रव्हरसमद ने संवत् १६६३ में किया था जिसका नाम मुंशियात श्रद्धकफजल है। सूरदास के नाम का वह पत्र इसी यन्थ के दूसरे दफ्तर के घन्त में दिया हुया है। पत्र का हिंदी रूपांतर यहाँ दिया जाता है।

वादशाहों की प्रशंसा से पत्र को ग्रारम्भ करते हुए ग्रबुलफजल लिखता है तत्वर बाह्मण श्रीर बनवासी योगी एवं सन्यासी भी वादशाहों के हित-कामुक तथा भक्त होते हैं श्रीर वादशाह भी श्रपने धर्म का पन्न- ा छोद कर इन भगक्तसखाओं की थ्राज्ञा का पालन करते हैं थ्रोर उन दशाहों का तो कहना ही क्या है जो धर्मराज भी हों। तिस पर श्रव उस वादशाह का डका है जिनकी भिंक थ्रोर सत्यता की सीमा नहीं। स्मेरवर ने इनको धर्मराज बनाया है, हम लोगों से इनकी बुद्धिमानी तो क्या तारीफ हो सकती है। पर बहुत न सही तो थोड़ा जरूर मेरी अमफ में थ्राया है, यही लिखता हैं। प्राचीन काल में जनसमुदाय में से चुनकर जैसे रामचन्द्र को सत्य परिचययिनी मित प्रदान की थी चैसे हो वह उच्चपद श्राज इस महात्मा को प्रदान किया है। श्रन्तर इतना हो हैं कि रामचन्द्र सत्युग में थे, जब लोगों में दया थ्रोर धमे को प्रवृत्ति थो। किंतु श्राज का यह सद्गुरु कलयुग में है। किसमें इतनी बुद्धि थ्रोर चाक्-शक्ति है कि इस जगद्गुरु के श्रलौकिक चमकारों को समके थ्रोर कहै। भूमि, पर्वत, वन थ्रोर बस्ती के सब निवासियों का कर्तव्य है कि इन हजरत के परमानों को परमात्मा की श्राज्ञा मान कर उनके पालन का यत्न करं।

में श्रापकी विद्या श्रीर बुद्धि का द्यतांत पहले से ही सज्जां श्रीर निष्कपट पुरुपों से सुना करता था श्रीर परोच ही श्रापको मित्र मानता था। श्रव जो सरल तथा सुमार्गी बाह्यणों से सुना है कि श्राप इस समय के बादशाह के महात्मा श्रीर पारमात्मिकता (हक्कानियत) का परिचय पाकर पूर्ण भक्त हो गये हैं तो श्रपको बुद्धि श्रीर तप की पूर्ण परीचा हो गई है। भगवद्भकों को विरक्त के वेश में यह पहचान लेना इतना कठिन नहीं है जितना गृहस्थाश्रम श्रीर राजवेश में पहचानना है। बहुत से बुद्धिमान् लोग ऐसे भो हो जाते हैं, जो बाहरी वेश से बहककर भीतरी रहस्य से श्रपरचित रह जाते हैं।

हजरत वादशाह शीव्र ही इजाहावाद को पंघारेंगे। श्राशा है, श्रापकी सेवा में उपस्थित होकर सबे शिष्य ( मुरोद हकीको ) वनंगे। परमात्मा को धन्यवाद देना चाहिए कि हजरत भो श्रापको ईश्वरहा जानकर मित्र मानते हैं। श्रीर हम दरगाह के चेलों के लिए भी इससे श्रन्धा श्रीर क्या व्यवहार हो सकता है कि वे हजरन को मित्र मानें। ईरवर शीव्र ही शावके दर्शन करावे जिससे हम को भी शावके सत्संग श्रीर शावकी मनहरणवानी का लाभ शास हो।

यहीं का करोड़ी धापके साथ धन्छा व्यवहार नहीं करता है, यह सुनकर हजरत को भी बुरा लगा है। इस सम्बन्ध में उसके नाम कोपमय थारापत्र जा ही चुका है। इस तुच्छ धवुलफजल को भी थाशा हुई है कि आपको दो-चार श्रवर किसे। श्रमर यह करोदी श्रापका श्रादेश न मानता हो तो हम उसकी निकाल दुने। उसकी जगह के लिए थाप जिसको उचित सममें, जो दीन-दुखियों का तथा संपूर्ण प्रजा का ध्यान रखे, उसका नास लिख मेजिये जिससे प्रार्थना करके उसे नियत करा दूँ। इजरत बादशाह श्रापको परमात्मा से भिन्न नहीं समकते हैं। इसलिए वहाँ के काम की ब्यवस्था श्राप की ही इच्छा पर छोट दी है। वहाँ ऐसा शासक चाहिए जो शापके श्रधीन रहे श्रीर श्रापकी व्यवस्था के श्रनुसार काम करे । सत्य के श्राग्रह से ही ऐसा किया जा रहा है। खत्रियों वर्गरह में जिस किसी को श्राप ठीक समझें श्रीर जानें कि वह ईरवर को पहचानकर प्रजा का प्रतिपालन करेगा उसी का नाम जिल भेजिये तो प्रार्थना करके भेज दूँ। भगवद्भकों को भगवदीय कार्यों में श्रज्ञानियों के तिरस्कार की श्रारांका न होनी चाहिए। भगवान् की छुपा से श्रापका शरीर ऐसा ही है। भगवान् श्रापको सत्कर्मों में श्रद्धा दे, श्रापको सत्कर्मों में स्थिर रवखे ज्यादे सजाम ।

यह पत्र स्रवास के नाम है जो काशों में था (दर बनारस बृद् )। परंतु इस नाम का काशों का कोई भी महारमा प्रसिद्ध नहीं हैं। इतने बढ़े महारमा कोई काशों में हुए हों छोर छाज उनका नाम भी

<sup>🥸</sup> मुं० देवीप्रसाद के श्रनुवाद के श्राघार पर, पृ० २७-३१

भूल गया हो, यह वात कुछ श्रनहोनी सी लगनी है। 'भारतवर्शय उपासक-संप्रदाय' नामक पुस्तक में श्रलवत्ता वा० श्रनयनुभार दत्त ने रामानंद जी के शिष्य स्रदास का उल्लेग किया है जिसकी समावि का उन्होंने शिवपुर में होना लिखा है। परंतु उन्होंने प्रवाद के श्राधार पर जिखा है श्रीर यह प्रवाद भी किसी के उर्चर मस्तिष्क की ही उपज मालूम होती है; क्योंकि काशी में ऐसा प्रवाद वस्तुनः है नहीं। श्रतएय यह पत्र किसी काशी-निषासी स्रदास को नहीं जिखा गया है। ठीक यही मालूम होता है कि वाहर से कोई स्रदास काशी में श्रावर कुछ दिन तक ठहरे थे। उन्हीं को यह पत्र जिखा गया है।

लेकिन प्रश्न यह है कि यह स्रदास थे कीन ? हमारी समम से दो हो स्रदास ऐसे हूं जिनको इस पत्र का जिखा जाना संभव हो सकता है। एक स्र मदनमोहन थार दूसरे हमारे चिरतनायक स्रश्याम। पत्र से स्पष्ट है कि यह स्रदास बहुत प्रसिद्ध किव थार साधु था। उसकी किवना मनोहर होतो थीं ('सखुनाने दिलकरा') थार वह परमात्मा के उन मित्रों में से था ('खुदाहोस्त') जिनकी थाजा का सम्राटों को भी पालन करना चाहिए। स्र मदनमोहन के संबंध में भी ये वान किमी हद तक कही जा सकती हैं, परंतु सत्य की उस प्रणाजी के साथ नहीं जिसके साथ स्रश्याम के संबंध में। जिस स्रदास को यह पत्र जिखा गया है वह श्रक्यरी दरवार में उतना परिचित भी नहीं मात्र होना जितना स्र मदनमोहन को होना चाहिए था। स्र मदनगोहन श्रक्यर के समय में संडीले के श्रमीन थे। कहते हैं कि एकवार इस गांडीय वैप्णच बाह्मण ने तहसील को मालगुजारी के तेरह लाख रूप साधुयों को बाँट दिये शार संदूकों में कंकड-पत्थर भरकर भेज दिये संदूकों में कागल के हुकड़े भी डाल दिये थे जिन पर जिखा था—

तेरह लाग्न संडीले श्राये, सब साधुन मिलि गटके। सूरदास मदनमोहन श्राधीरात सटके॥ श्रीर भागकर ए'दावन चर्ते गये। पर बाटशाह ने इनको माझ कर दिया।

उपर्यक्त पत्र का स्पष्ट उद्देश्य सुरदास को दीनेइलाही ग्रहण करने के लिए फ़ुसलाना था। इसी उद्देश्य से उसमें वादशाह के महत्व का वर्णन किया गया है श्रीर सुरदास के ऊपर का भार डालने का प्रयत्न किया गया है। श्रगर यह सुरदास सुर मदनमोहन होते तो इस जमा का उल्लेख उसमें प्रवश्य होता। यह एक ग्रोर जहां वादशाह का याध्यात्मिक महत्व स्वित करता, वहाँ दूसरी घोर सूर में कृनज्ञता-बुद्धि उत्पंत्र करने में भी सहायक होता। इसलिए वह पत्रं सूर मदनमोहन के लिए न लिखा जाकर सुर श्याम के लिए ही लिखा गया है। यद्यि सुरदास काशो के नहीं थे, किर भी इसमें संदेह नहीं कि वे काशी आये थे । बर्जभ संप्रदायवालों के लिए वाराणुसी में विशेष श्राकर्पण होना स्वाभाविक ही है, क्योंकि उसका वल्लभाचार्य जी के जीवन से वहुत संबंध था। उन्होंने विद्याध्ययन भी काशी में ही किया था। शास्त्रार्थ में उनको विजयलाभ भी यहीं पर हुआ था। पुरुषोत्तमदास आदि उनके लच्मी के कुरापात्र शिष्य यहीं के थे। श्रीर श्रंत में संन्यास लेकर वे यहीं रहे और वहीं उनको वैक्ंठलाभ हुआ। काशी में उनकी तीन बैठकें हैं जिनको उनके संप्रदायवाले परम पवित्र सममते हैं। हनुमान-घाट पर उनके महाप्रस्थान का स्थान तो विशेष रूप से पवित्र माना जाता है। बहुत संभव है कि सुरदास काशी श्राये हों श्रीर यहाँ के करोड़ी ने उनके साथ बुरा व्यवहार किया हो । पत्र का वह अंश जिसमें करोड़ी का उल्लेख हुन्ना है, स्पष्ट प्रकट करता है कि कुछ बाह्मणों ने करोड़ी के दुर्ब्यवहार की शिकायत श्रकत्रर तक पहुँचाई थी।

वरतमं संप्रदायवालों को श्रकवरी दरवार के वड़े-बड़े द्रवारियों का रज्ञण प्राप्तथा जिनकी सलाह से उनके मंदिरों का प्रवंध किया जाता था। चौरासी वार्ता में जिखा है कि जब श्रीनाथ के मंदिर में भीतरिया वंगाजियों

की सृत्यु हो गई। इससे यह पत्र १५४० श्रार् ३६४२°क' यीच का निखा होना चाहिए। लेकिन एक यात का क्यान और रखना चाहिए। चह यह कि इलाहायाद जहीं पर बसाया गया था वह स्थान विल्कुन वीरान नहीं था। प्रयांग बहुत प्राचीन कान से एक पवित्र तीर्थे माना जाता है, धकबर ने कुछ इस रिट से भी इस स्थान को अपने नवीन शहर के लिए चुना था। केवल वलवाह्यों को दयाना ही वहीं से श्रासान नहीं होता प्रयुत दीनेइबाही के प्रचार के लिए भी पह चपयुक स्थान होता । स्वतः प्रयाग एक छोटा-मोटा नगर ही रहा होगा । श्रतएव धनकरोय वादशाह हजाहाबाद तरारीफ ले जावेंगे, यह फहने के लिए यह जरूरो नहीं कि इलाहाबाद की उस समय तक स्थापना हो गई हो । विना नई इमारतों के यने भी प्रयाग का नाम हलाहाबाद रक्खा जा सकता है। हो सकता है कि उस समय बादशाए इलाहा-वाद की यथाविधि स्थापना के लिए जा रहे हों। ध्रतएव ध्रमर यह श्रमुमान ठीक हैं तो यह पत्र कार्तिक सुदी १२ संवत् १६४० से कुछ दिन पहले का होना चाहिए, क्योंकि बादशाह इस दिन फतहपुर सीकरी से . रवाना हुए ये श्रीर श्रगहन सुदी ह संचत् १६४० को प्रयाग पहुँचे थे। े ऐसी दशा में यह संभव नहीं कि प्रयाग में सुरदासजी श्रकवर से मिलने ाये हों। सम्राट् ने सुरदास के साथ जैसा सलूक किया था, जिसका इस पत्र से कुछ प्रकाश पदता है, उसे देखते हुए यह नहीं कहा जा सकता ं कि सुरदास जी ने उसके श्रायह को टाल दिया हो । परंतु मुरोद होने का जो प्रस्ताव पत्र में किया गया है उससे यही श्रधिक संभव मालूम . होता है कि सुरदास ने श्रवस्य ही उस दिन को टाजने का प्रयत्न किया होगा जिस दिन उनके समद यह धर्म-संकट सादात उपस्थित हो गया था । सुरदास प्रयाग तो प्रवश्य गये थे, इसका संकेत निम्नलिखित पद छ से मिजता है-

क्ष सूरसागर, नवम स्कन्ध, पृ० १८१, पद ४५५।

जय जय जय माधव वेनी ।
जगहित प्रकट करी करनामय ग्रगतिन को गति देनी ।
जानि कठिन कलिकाल कुटिल नृप संगसजी ग्रघसैनी ।
जनु ता लिंग तरवार त्रिविक्रम घरि करि कोप उपैनी ।
मेरु मूटि वर वारि पाल छिति वहुत वित्त की लैनी ।
सोभित ग्रंग तरंग त्रिसंगम घरी घार ग्रति पैनी ।।
जा परसं जीतें जम-सैनी, जमन, कपालिक, जैनी।

एके नाम लेत खब आजें, पीर सो भव-भय-सैनी।। जा जन-सुद्ध निरिष्ठ सन्मुख ह्वी, सुंदरि सरसिज-नैनी।
मूर परस्पर करत कुलाहल, गर सृग-पहरावैनी।। ४५५।।
परंग यह नहीं सालस होता कि वे श्रक्त्य को कि को कि

परंतु यह नहीं माजूम होता कि वे श्रकवर को मिजने के लिए हो प्रयाग शाये हों। हो सकता है कि वह स्वयं वल्लभाचार्य जी के साथ श्रदेल गये हों श्रीर उसी श्रवसर पर प्रवाग भी हो श्राये हों [ वल्लभा-चार्य जी के संन्यास लेकर काशीवास करने में भी उनका उनके साथ रहना, संभव है।]

परंतु यदि इस पत्र की इकाहाबाद के बसने के बाद का मानें तो किसी भी हालत में इकाहाबाद में बादशाह से स्रदास की भेंट होना नहीं घट सकता। क्योंकि गुजरात के उपद्रव को दवाने के लिए इलाहा-बाद से बादशाह जा माब बदी ३ को रवाना हुए तो कई वर्षों तक इसर ही उधर रह गये। गुजरात का उपद्रव शांत हुआ तो काबुज में दूसरा उपद्रव उठ गढ़ा हुआ जिससे १३ वर्ष तक बादशाह को पंजाब ही में रहना पद गया। संबद् १६११ में वे आगरे आये, पर तब तक संबद् १६७२ के पहले ही स्रदास का गोलोकवास हो चुका था।

# साहिरियक जीवन

इसमें वो संदेह नहीं कि सुरदास जन्म ही से ऐसी परिस्थिति में पते ये जिसमें उनका कवि होना स्वाभाविक था। उनके पिता बाबा-रामदान स्वतः कवि ये । शिवसिंह सरीज में से उनका एक पद पहले दिया जा जुका है। शायद कालिटास के हजारा धीर रागसागरीद्भय घादि प्राचीन संप्रह-प्रंथों में शौर भी दिये हों। प्रशाचन होने के कारण श्रवने हृद्य के भावों को व्यक्त वरने की सुर की इच्छा सामान्य कवियों से प्रधिक तीय थी। घारो चलपर जिन स्थितियों में वे रहे, उन्होंने उनकी कवित्व शक्ति को श्रीर भी पुष्ट कर दिया। तानसेन की मिन्नता, चरनभचार्य की शिष्यता, चैंप्सचों का सत्संग, ह्वयं उनको ध्रपनी तर्जीनता श्रोर गान कुरालता, इम सबने मिलकर उनको श्रद्भुत काव्य-स्रटा घना दिया था। चौरासी की वार्ता से पता चलता है कि जैसे कविता करने के लिए उन्हें सोचना-विचारना कुछ भी न पहता हो। कविता उनके सुँह से संगीत के रूप में ग्रपने घाप धाराप्रवाह वह चलती थी। -उनको कविता का वाहुएय ही उनकी रचना सौंकर्य का परिचायक है। चौरासी की वार्ता से पता चलता है कि पहले पहल वे केवल विनय के पद : चनाकर गाया करते थे। यल्लभाचार्य जी से भेंट होनेपर उन्होंने जो पद गाया था, उसमें सूर के देन्य की मजक मिजती है। उसे सुन-कर परनभाचार्य जी ने उन्हें भगवल्लीला-गान की श्रीर प्रेरित करने के उद्देश्य से कहा था कि सुर होकर इतना घिवियाना श्रन्छा नहीं है।

चरज़माचार्य का उपदेश पाकर उन्होंने जय कृष्णजीना गाना आरंभ किया तो एकदम सागर ही भर दिया। यह तो निश्चय है कि उन्होंने भागवत के श्राधार पर जो पद गाये हैं, उनकी रचना अंथ-प्रणयन के रूप में श्रंखनावद नहीं हुई है। वरनभाचार्य जी ने उनकी कीर्तन की सेवा सोंपी थी। श्रंगार के समय वे निरय नवीन पद बनाकर

गाया करते थे। किस-किस समय में कांन-कोन पर यनें, याज इसका निपटारा करना श्रसंभय है। जब उन्होंने सहस्राविध पर बना जिये थे तब श्रकवर ने उन्हें दरवार में बुलाया था। ६७ वर्ष की श्रवस्था में उन्होंने श्रंपनी रचनाश्रों का सार खींचकर स्रुसारावली बनाई जिसमें उन्होंने एक जच पद रचने की बात कही है—"ता दिन तें हरिलीला गाई एक जच पद बंद"। परंपरा से उनका सवा जच पद रचना प्रसिद्ध है। परंतु सूर के जितने संग्रह मिलते हैं, उनमें से किसी में भी ४-६ हजार से ज्यादा पद नहीं मिलते हैं। काँकरोली के टिकेत श्री गोस्वामी महाराज बालकृष्णलाल जी ने बा० राधाकृष्णदास से कहा था कि उनके यहाँ पूरे सवालच पदों का संग्रह है, परंतु उस संग्रह को शाजतक किसी ने देखा नहीं।

जो कुछ भी हो, परंतु जब स्वयं स्रदासजी कहते हैं तब मानना पड़ेगा कि उनके एक लाख पद रचने की बात-ही-बात नहीं है। मालूम होता है कि अपने इन पदों को स्रदासजी ने स्वयं संगृहीत नहीं किया था। इसी से शायद वे सब अब मिलते नहीं हैं। खो जाने के डर से उन्होंने स्रस्सारावली नाम से उनका केवल एक संदेप अथवा स्वीमात्र बनाई थी। भक्त कर्पद्रम के रचियता ने स्रसागर के संग्रह के संबंध में तीन किंवदंतियों का उल्लेख किया है। एक के अनुसार पचहत्तर हजार पद बनाकर ही स्र की सृत्यु हो गई थी। स्रस्याम छाप से भगवान् ने शेप २४ हजार की रचना के एक लाख पद प्रे किये। परंतु यह जँचता नहीं है। क्योंकि स्रस्याम छाप स्वयं स्रदासजी की थी जिनका उल्लेख उन्होंने साहित्य जहरी ही वाले पद में किया है ["नामराखे मोर स्रहास स्र स्रयाम"]

दूसरी किंवदंती यह है कि अन्दुरहोम खानखाना ने स्रासागर का संग्रह किया। उन्होंने सूर के एक-एक पद के लिए एक-एक अशफों देने की घोपणा की थो। अशफियों के लोभ से लोग क्रेंटे पद भी लाने काने विव खानखाना ने उन्हें तोल कर लेना निश्चय किया। जो पद स्रदास के होते थे वे छोटे हों चाहे बड़े बराबर तोल के निकलते थे। उससे कम ज्यादा तोल के भूठे सममकर वापिसकर दिये जाते थे। तीसरी किंवदंती सुरसाग्र के संग्रह का श्रेय सम्राट श्रकवर को देती है। श्रकवर के सामने भी जब भूटे-सचे पदों के निर्णय की समस्या उपस्थित हुई तो उसने पदों को जलाना आरंभ किया। भूठे पद जल जाते थे परंतु असली पदों पर श्राँच भी न श्राने पाती थी। ये किंवदंतियाँ जिस रूप में हैं, उसमें तो ये अपनी असत्यता के प्रमाण अपने आप हैं। परंतु यह असंभव नहीं कि श्रकवर श्रथवा रहीम का सुरसागर के संग्रह में कुछ हाथ रहा हो। किंवदंतियों से प्रकट है कि सूर के पदों की चर्चा श्रकवरी दरवार में हुआ करती थी। क्या श्रारचर्य कि श्रकवर ने कभी इस वात की श्रोर संकेत किया हो कि सूर के पदों का संग्रह हो जाता तो वड़ा श्रच्छा होता, श्रीर रहीम ने उसे गाँठ वांघकर उनके संग्रह का प्रयत्न कराया हो। श्राजकल मिलनेवाले संग्रहों में कथाक्रम की स्थापना के लिए बीच-बीच में जो दोहे सुरसागर में जोड़ दिये गये हैं, वे सुरदास के नहीं मालूम होते सुरदास के सब पदों का न मिलना भी इस बात का धोतक है कि स्वयं सुरदास जी ने उनका संग्रह नहीं किया। इस काम को बहुत भारी सममकर ही शायद सुरसारावली & की रचना की गई हो।

छ सूरसारावली, रचना शैली, भाव श्रीर विचार-पद्धित तीनों की हिष्ट से ही सूरदास की रचना है श्रीर सूरसागर की भूमिका के रूप में है। इसमें सूरसागर की कथा का श्राधार, संक्षेप में, श्रविच्छित्र कथा- प्रवाह के साथ दिया गया है। सूर ने, स्वयं श्रपनी रचना का संग्रह न कर सकने के कारण, उनके प्रसंगों के निदेश एरं भाव-वर्णन के सार को एक स्थान में देने के उद्देश्य से इसकी रचना की थी। यह मूल रामा- यण, मूल भागवत श्रादि की पद्धति पर लिखा जान पड़ता है। श्रविक कांश विद्धानों-द्वारा यह सूर की रचना के रूप में मान्य है।—संपादक श

परंतु मूलरूप में स्रसागर सूर के पदःसंगर के नाम से प्रसिद्ध हैं।
परंतु मूलरूप में स्रसागर सूर के पदःसंग्रह का नाम न होकर उनकी
उपाधि मालूम होती है। चौरासी की चार्ता से पता चलता है कि प्रप्टछाप में से स्र श्रीर परमानंद सागर कहलाते थे। चललभाचार्य जो
भागवत को पीयूप समुद्र कहते थे, इसी से स्वयं चल्लभाचार्य जो
'भागवत पीयूप समुद्र मंथनचमः' कहलाये। इसी श्रमृत सागर को
प्राचार्य ने श्रनुक्रमणिका का श्रवण कराकर सूरदास श्रीर परमानंददास
के हृद्य में स्थापित कर दिया था। इसिलए वार्ता के श्रनुसार स्रदास
'स्रसागर' श्रीर परमानंद 'परमानंद सागर' कहलाये। श्र वार्ता में स्र
के तीसरे प्रसंग में भी सूर को सागर कहा है। उस स्थल पर वे श्रपने
पदों के सागर कहे गये हैं। 'स्रदासजी ने सहस्रावधि पद किये हैं चाको
सागर किहये सो सब जगत में प्रसिद्ध मये।'' पीछे सूर की रचनाश्रों
का संग्रह भी स्रसागर कहा जाने लगा, जो उचित भी है। स्रसागर
में उनकी श्रादि से श्रंत तक की रचनाश्रों का संग्रह होगा।

संवत् १६०७ में उन्होंने साहित्य लहरी की रचना की जिसमें उन्होंने ध्रपनी वंश-परंपरा सम्यन्धी पद दिया हैं। इसकी रचना का संवत् नीचे लिखे पद में दिया है।

मुनि सुनि रसन के रस लेप।

दशन गीरी नन्दन को लिखि सुवल संवत् पेप।।

नन्द नन्दन मास छैतें हीन तृतिया वार।

नन्द नन्दन जन्म ते हैं वागा सुख ग्रागार।।

त्रितय रिक्ष सुकरमयोग विचारि सूर नवीन।

नन्द नन्दन दासहित साहित्य लहरी कीन।।

इसमें रष्टकूट हैं। यद्यपि सूरसागर में भी रुष्टकूट मिलते हैं, तथारि

<sup>🕸</sup> देखिये परमानंद दास की वार्ता, पहला प्रस्ंग, श्रष्ट छाप, पृ० ५५ :

साहित्यलहरी के पद उसमें नहीं हैं। जान पहता है कि साहित्यलहरी में उनके सुरित रहने के कारण ही स्रसागर के संप्रहक्तां थों ने स्रसागर में उसके संप्रह की श्रावरयकता नहीं समसी। स्रसागर श्रोर स्रसारावली में इनके पदों के न मिलने से यह श्रनुमान न लगाना चाहिए कि इसकी रचना स्रसारावली के पीछे हुई है। साहित्य लहरी की रचना केवल भिक्त उद्देक के कारण नहीं हुई है बिल्क काय्य-चमत्कार दिखाने के लिए।

साहित्य जहरी नाम ही से प्रगट होता है कि सुरदासजी केवल भक्त किव कहलाने से संतुष्ट नहीं थे, प्रपनी साक्तियहता का भी प्रदर्शन करना चाहते थे। प्रगने संसर्ग में प्राने वाले कृत्णभक्त किवयों से प्रपने कान्य की श्रेष्टता का श्रमुभव उन्हें यहुत पहले हो गया था। एक वार उन्होंने कृत्ण्यदास को यह कहकर नीचा दिखाया था कि तुम्हारी किवता में मेरी छाप है। साहित्य लहरी भी इसी महत्वाकांचिणी प्रमृत्ति की संकेत करती है। उसे उन्होंने स्वांत:सुखाय नहीं बनाया था बित्क दूसरों के लिए। शायद कृत्णभक्त किवयों में उन्हें साहित्यकता का श्रमाव खटकता था। इसिलए उन्होंने इसको 'नन्द नन्दन दासहित' बनाया था। यह प्रमृति विवकुल युदापे की नहीं जान पदती। हमने सुरदासजी का जन्म लगभग संवत् १४६३ में माना है इसके श्रमुसार साहित्य लहरी की समाप्ति पर सुरदासजी की श्रवस्था ४४ वर्ष की होगी जो ऐसी मनोवृत्ति के लिए श्रमुपयुक्त नहीं है।

साहित्य नहरों की जो प्रति प्रकाश में थाई है उसमें टीका भी दी हुई है जो स्रदास की वनाई हुई मानी जाती है। परन्तु जैसा राधाकुटणदास जी ने वतजाया है वहुत पीछे के वने भाषाभूषण के दोहों का उसमें प्रमाण के निष् पेश किया जाना इसके भी विपरीत जाता है।

सूरसारायजी की रचना सूरदासजी ने ६७ वर्ष की श्रवस्था में की जैसा कि निम्नजिखित श्रवतरण से सिन्द हैं—.

गुरु प्रसाद होत यह दर्शन सरसठ वरस प्रवीन । शिवविधान तप करेउ बहुत दिन तऊ पार नहि नीन ॥१००२॥

× × ×

ता दिन ते हिर लीला गाई एक लक्ष पद बंद । ताको सार मूर सारायिल गायत श्रति श्रानन्द ॥११०२॥

सूरसारावली को सूरदास जी ने होली-लीला के रूप में बनाया है। "खेलत एहि विधि हरि होरी हो होरी हो बेद बिदित यह बात" इस पद के साथ सारावली आरंभ होती हैं। इस अन्य में होली की परिसम्मिति के साथ ही समाप्त भी होती हैं। इस अन्य में सारी सृष्टि की, होली के खेल के रूप में कल्पना की गई है।

यह तो स्पष्ट है कि स्रदास मरते दम तक कविता रचते रहे होंगे जिनका स्रसागर में संग्रह हुत्रा होगा। चारासी की वार्ता में चार पद दिये हुए हैं जिन्हें उन्होंने श्रपने जीवन के श्रांतम दिन रचा था। कहते हैं कि स्रदास जी ने नजदमयन्ती नामक एक काव्य की रचना भी की थी, परन्तु श्रव यह प्रन्थ कहीं मिजता नहीं है। यह निर्णय करने का भी कोई साधन नहीं है कि यह केवज प्रवाद ही तो नहीं है।

—सम्पादक

क्ष सूरकृत 'नलदमयन्ती' ग्रन्थ ग्रभी तक विद्वानों के देखने में नहीं ग्राया। इसका उल्लेख मिश्रवन्वृत्रों ग्रीर राघाकृष्णदास ने किया है। डॉ॰ मोतीचन्द द्वारा 'प्रिस ग्राव् वेल्स म्यूजम, वम्बई में देखी पुस्तक 'नलदमन' सूफी ढंग पर लिखा गया प्रेम काव्य है। ये सूरदास, जैसा कि उस ग्रन्थ में प्राप्त लेखक के परिचय से स्पष्ट है ग्रष्टछापी सूरदास नहीं है। (देखिये नागरी प्रचारिणी पत्रिका, भाग १६ ग्रंक २)

## स्फुट प्रसंग

थपने जीवन-काल ही में सूर को जो प्रसिद्धि-लाभ हो गया था, उसे देखते हुए स्वभावतः उनका परिचय-मंडल यहुत विस्तृत होना चाहिए। वृन्दावन की तत्कालीन वैप्ण्य-मंडली तथा थ्रक्यरी दरवार में प्रायः सभी उनको जानते रहे होंगे। चल्लभाचार्यजी उनकी वर्णन शक्ति की यहुत प्रशंसा करते थे। गोसाई विट्ठलनाथ जी उनको पुष्टिमार्ग का जहाज समक्ते थे। श्रक्यरो दरवार में समय-समय पर उनकी चर्चा छिड़तो थी। श्रक्यर उनके पदों की प्रशंसा करता था। श्रवुलफजल ने उनके लिए ऐसे विशेषणों का प्रयोग किया है जो उच्च से उच्च महात्माश्रों के लिए ही प्रयुक्त किये जाते हैं। इस महापुर्य का तत्कालीन लोगों के साथ किस प्रकार का व्यवहार था श्रीर लोग किस दृष्टि से इस महात्मा को देखते थे साधारण मनुष्य की कल्पना में उन्हें सजीवसा बनाने के लिए इसका विशेष परिज्ञान श्रावश्यक है। परन्तु जैसा हमारा जो चाहता है इसका वैसा उल्लेख मिलता नहीं। जो कुछ थोड़ा सा मिलता है उसी का यहाँ हम स्कृट प्रसंगों के रूप में वर्णन कर देते हैं; जब तक श्रीर सामग्री उपलब्ध नहीं होती तब तक इसी पर संतोप करना चाहिए।

श्रीनाथजी के मन्दिर के श्रधिकारी कृष्णदास भी महाप्रभु वरलभा-चार्यजी के प्रधान शिष्यों में थे। ये किय भी श्रद्धे थे। इनकी भी श्रष्ट-छाप में गणाना की जाती है। इन्होंने यहुत पड़ों की रचना की है। वार्ता में लिखा है कि एक बार स्रदासजी ने इनसे कहा कि तुम जो पद बनाते हो उनमें मेरी छाया रहती है। देंसे तो कृष्णदास बड़े श्रक्खड़ स्वमाय के शृद्ध थे किसी को खरी-खोटी सुनाने में, नीचा दिखाने में चूकते न थे। मीरावाई के श्रतिरिक्त हितहरिवंश, व्यास श्रादि संतों की 'नाकनीची' करने के उद्देश्य से इन्होंने एक बार मीरावाई की भेंट फेर दी थी। बंगालियों की मोपदी में श्राग लगा कर गोवर्द्धन से निकाल दिया था। श्रीर रुष्ट होकर एक चार गोसाई विद्वलनाथ जो की ट्योदी वन्द कर दी थी । परन्तु स्रदास के श्राज्ञेप का वे जवाय न दे सके । चिद्र करके योजे, श्रव्हा श्रव की ऐसा पद बनाऊँ जिसमें तुम्हारी छात्रा न श्राचे । श्रीर एकांत में जाकर बढ़े एकाश्रवित होकर नया पद बनाने लगे । नीन तुक तो बन गई पर श्रागे न बढ़ सके । बहुत करने पर भी जब न बन पदता तो यह निश्चय कर कि फिर सोचेंगे कलम द्वात कागज वहीं छोड़ कर श्रीनाथ जो का प्रसाद लेंगे चले गये । जब कृष्णदास लांट कर श्राये तो देखते हैं कि श्रीनाथजो ने पद पूरा कर दिया है । इससे कृष्णदास बढ़े प्रसन्न हुए । पद यह था—

#### रागगीरी

श्रावत वने कान्ह गोप वालक संग
ं नेंचुकी खुर रेगु छुरतु श्रनकावली
भोंहें मनमथ चाप वक्रलोचनवान
सोस सोभित मत्त मयूर चंद्रावली ॥
उदित उडुराज सुंदर सिरोमिणि वदन
निरिख फूली नवल जुवली कुमुकावली ॥
श्रफ्ण सकुच श्रधर विम्व फलहसात ।
कहतं कछुक प्रकटित होत कुंद कुसमावली ॥
श्रवण कुंडल भाल तिलक वेसिर नाक
कंठ कौस्तुभमिण सुभग त्रिवलावली ॥
रत्न हाटक खचित उरिस पदिकनिपांति
वीच राजत सुभपुलक मुक्तावली ॥

श्री नाथ जो कृत -

वलयक्तंकरा वाजूबंद स्राजानुभुज मुद्रिका कर दल विराजत नखावली। ववरणतर मुरिलका मोहित श्रिष्ठितिव्य गोपिका जन्मिस ग्रसथित प्रेमावली।। किट छुद्र घंटिका जिटत हीरामयी नाभि श्रंबुज बिलत भृग रोमावली। घायक बहुक चलत भक्तिहित जानि पिय गंडमंडल रिचर-श्रमजल करणावली।। पीत कौसेय परिधान सुंदर श्रंग चरण नृपुर बाद्यगीत सबदावली। हृदय कृष्णदास गिरवरधरण लाल की चरण नख चंद्रिका हरति तिमिरावली।।

उत्थापन के समय जब स्रदासजी दर्शन के लिए धाये तो क्रुप्ण-दास ने वह पद उनको सुनाया। तीन तुक तक तो स्रदास कुछ नहीं बोले; किंतु ज्यों ही क्रुप्णदास धागे बढ़ने लगे त्यों ही उन्होंने कहा, क्रुप्णदास मेरा तुमसे बाद है प्रभुद्यों से नहीं, में प्रभुद्यों की वाणी पहचानता हूँ। कृष्णदास चुप रह गये।

× × .× ×

कहते हैं तानसेन से सूरदास की बड़ी मित्रता थी। वे सूर के पदों की वड़ी प्रशसा बरते थे। वे अकवरी दरवार. में सूर हे, पद गाया करते थे। इनकी प्रशंसा में एक बार उन्होंने वह दोहा वहा—

किथीं सूर को सर लग्यो, किथी सूर की पीर।
किथीं सूर को पद लग्यौ तनमन धुनत गरीर।।
इसके जवाव में स्रदास ने यह दोहा कहा—
विधना यह जिय जानि के, सेस न दीन्हें कान।
धरामेरु सब डोलते. तानसेन की तान।।

धरामेरु सब डोलते, तानसेन की तान।। तानसेन के सूर के एक पद को गाने पर वहते हैं, एक समय श्रकत्ररी दरवार में एक मनोरंजक प्रसंग घटिन हुश्रा । नानसेन ने यह पद गाया था---

जसुदा वार-वार यों भारी । है कींच प्रज में हिंतू हमारो, चलत गुगालहि राती। श्रकवर ने पूछा इसका श्रर्थ क्या है। तानसेन ने कहा कि यशोदा सम्मुख उपस्थित वियोग से कातर होकर प्रज में वार-वार कहनी है कि वज में कोई हमारा ऐसा वंधु है जो कृष्ण को मश्रुरा जाने से रोक दे।

इतने में शेख फेंजी थ्रा गये। उन्होंने कहा 'वार-वार' फूट-फूट कर रोते हुए कहती हैं। वीरवल के थ्राने पर उनसे पूछा गया तो बोले "यशोदा "वार-वार" थ्रथांत् दरवाजे-दरवाजे जाकर यह कहती हैं"। ज्योतिपी जी बोले "यशोदा जी "वार-वार" थ्रथांत् प्रतिदिन ऐसा कहती हैं"। खानखाना थ्राये तो बोले . "यशोदा "वार-वार" थ्रथांत् वाल-वाल (रोम-रोम) से कहती हैं"।

यादशाह ने जय खानखाना को यतलाया कि थ्रार लोगों ने इसका श्रीर ही थ्रीर प्रर्थ वतलाया तो खानखाना ने श्रर्ज किया, जहाँपनाह श्रसल श्रर्थ तो वही है जो मैंने किया। थ्रीर लोगों ने श्रपनी श्रवस्थानुसार उसका श्रर्थ लगाया है। वादशाह ने पृद्धा, "श्रपनी-श्रपनी श्रवस्थानुसार कैसे ?" खानखाना ने जवाव दिया, तानसेन गर्वया हैं, ये स्वभाव से ही एक-एक श्रंतरा को वार-वार गाते हैं इसलिए इन्होंने वार वार श्रर्थ किया। वीरवल बाह्मण हें, बाह्मणों का काम द्रवाजे दरवाजे भीख माँगना है, इसलिए उन्होंने "हार-द्वार" अर्थ किया। शेख फेजी कि हों रोना-धोना हो नसीय में जिखा लाये हैं, इसलिए उन्होंने "रो-रो" श्रर्थ किया। ज्योतियी जी का काम दिन वार की गिनती करना है इसलिए उन्हों श्रादित्यवार, सोमवार, मंगलवार की सूमी।

बादसाह यह मुनकर बहुन हैंसे, उन्होंने सुर की गंभीर पदयोजना की श्रत्यंत सराहना बरते हुए कहा कि मेरी समक्त में सभी शर्य सही हैं।

× × × ×

गोमाई नुलसीदास जी के शिष्य बेखीमाध्यदाम ने ख्रवन गुरु का एक बृहद् चरित्र लिसा था। यह तो ख्रव मिलता नहीं, किनु मूल गोमाई चरित्र नाम ने उसका सार हाल ही में मिला है जिसका उसने नित्य पाठ के लिए निर्मित किया था। इस मूल चरित में बेखीमाध्यदाम ने संवत् १६१६ के खारंभ में गोऊलनाय के भेते सुरदासजी का गोसाई नुलसीदास जी के दर्शनार्थ खाने का उल्तेस किया है। बेखीमाध्यदास लिखते हैं—

मोरह सै सोरह लगे, कामद गिरि टिग वाम ।

मुचि एकांन प्रदेम महें, श्राये सूर मुदाग ।। २६ ।।

पठये गोकुलनाथ जी, कृष्णारंग मे बोरि ।

हण फेरत चित चातुरी, लीन्ह गोमाई छोरि ।। ३० ।।

किय सूर दिपायउ सागर को । सुचि प्रेम कथा नटनागर को ।।

पद-इय पुनि गाय सुनाय रहे । पद पंकज पै सिर नाय वहे ।।

श्रम श्रासिप देउय स्थाम टरें। यही कीरति मोरि दिगंत चैरे ।।

सुनि कोमल वैनि मुदादि दिये । पदु पोधी उठाय लगाय हिये ।।

कहैं स्थाम सदा रस चागत है । रचि सेवक की हरि रायत है ।।

तिनको निह संसय है यहिमाँ। श्रुति सेप व्यवानत है महिमा ।।

दिन सात रहे सत्मंग पगे । पद कंज गहे जब जान लगे ।।

गहि वांह गोसाई प्रवोध किये । पुनि गोकुलनाथ को पत्र दिए ।।

लै पाति गये (तव) सूर कवी । उर में पधराय के स्थाम छवी ।।

इसके श्रनुसार स्रदासजी चित्रकृष्ट पर्वत पर कामद वन में गोसाई तुजसीदास जी को मिलने श्राये थे। सात दिन तक वे उनके सत्संग में रहे श्रोर उन्हें सूरस्तगर दिखाया। दो पद उन्होंने गोसाई जी को स्वयं गाकर सुनाये फौर कृष्ण की कृषा एवं स्रमागर के दिगंगचापी प्रचार का धाशीवाद माँगते हुए उनके चरणों में प्रमाग किया। तुलसीदानजी ने उनके ग्रंथ की चड़ी प्रशंसा की छौर उसे छातों से लगा लिया। उन्होंने सूर को विश्वास दिलाया कि स्थाम तुन्हारी रचना का रा चला करते हैं, वे ध्रवश्य तुन्हारी कामना पूर्ण करेंगे, क्योंकि भक्त की रुचि की रहा करना भगवान् का स्थभाय है। इस रामभक्त किये के सन्संग में स्रदास की कृष्णभित छौर भी एइ हो गई। जय स्रदाय जी जाने लगे तो गोसाई जी ने गोकुलनाथ जी को पत्र लिखकर दिया।

वेशीमाधव दास का श्रपने गुरु को वहाने का प्रयन्न करना स्वा-भाविक ही है। सूरदास जी की तुलसीदास जी से भेंट होना बहुत संभय है, परंतु जिस रूप में श्रीर जिस स्थान पर वेशीमाधवदाय ने उसका होना लिखा है वह भी श्रसंभव नहीं; यथासंगत उनका श्रनाथास मिलना ही जान प:ता है। इस संबंध में गोकुलनाथ जी का उल्लेख ठीक नहीं जान पड़ता; क्योंकि संबत् १६१६ में उनकी श्रवस्था देवल श्राठ वर्ष की थी। श्रतण्व उनका तुलसीदासजी के पास सूर को भेजना तथा तुलसीदास का उनको चिट्टी लिखना घटता नहीं। संभवत: यह लेखनी का प्रमाद सात्र है। हो सकता है कि वेशीप्राधवदास विद्वलनाथ लिखना चाह रहे थे लेकिन गलती से गोकुलनाथ लिखा गया हो जैसा श्रवसर हो जात्रा करता है।

वार्ता में सूरदास के जीवन का एक शौर प्रसङ्घ वर्णित है। वहते हैं, एकवार सूरदास बहुत से भक्त जनों के साथ चले जाते थे। एक स्थान पर देखा कि कुछ लोग चौपड़ खेलने में ऐसे मग्न हैं कि विसी भी श्राते-जाते की खबर न होती थी। श्रपने साथ के भक्तजनों से सूरदास ने कहा, देखों भगवान् ने इनको श्रमूल्य मानव-देह दी है, उसको ये लोग इस तरह चौपड़ खेलने में विता रहे हैं जिससे न इह-लोक में कुछ स्वार्थ सिद्ध होता है श्रीर न परलोक में। श्रगर चौपड़ खेलनी हो हो तो कैसी, यह दिखलाने के लिए उन्होंने नीचे लिखा पद बनाव्हर गाया—

मन मूसमक सोन विचारि।
भिवत विच भगवान दुलंग कहत निगम पुकारि॥ ।
साथ संगति टाल पासा फेरि रसना सारि।
दाव श्रवके परघो पूरी उतिर पहली पारि॥
वाक समे मुनि श्रटारे, पाँच ही को मारि।
दूर तें तिर्ज तीन काने, चमिक चौक विचारि॥
काम कोध जँजाल भूल्यो ठग्यो ठगनी नारि।
स्र हरि के पद भगन विनु चल्यो दोउ कर भारि॥

# वैकुंठयात्रा

स्रदास जो के देह-विसर्जन की तिथि का ठोक-ठीक पता नहीं।
परन्तु उसका इ.छ-कुछ अनुमान जगाया जा सकता है। चौरासी
वैप्णवों की वार्ता में उनकी वेकुंठ-यात्रा के प्रसङ्ग का वर्णन विस्तार
से दिया हुआ है उसमें जिला है कि जब स्रदास जी की मालून हुआ
कि अब अन्त समय निकर है, प्रभु बुजाना चाहते हैं तो परासोजी
गाँव में चले आये जो रासजीजा का स्थान माना जाता है। परासोजी
से श्रीनाथजी की ध्वजा दिखाई देती थी। उसके सन्मुख है। कर उसे
प्रणाम कर स्रदासजी अचेत हो गये। इधर श्रीनोसाईजी ने श्रीनाथजी
के श्रंगार के समय देखा कि कोर्तन नहीं हो रहा है तो सेवकों को
पूछा कि वे कहाँ हैं। जब उन्हें पता जगा कि स्रदास परासोजी की
श्रोर गये हैं तो समम गये कि स्रूरतस का अन्तकाज निकट है और
सब जोगों से बोजे कि पुष्टिमार्ग का जहाज दूबनेवाला है। उसमें
से जिससे जो कुछ जेते बने को जे, देर न करे। सारा बैट्णव समुदाय

परासोली की श्रोर चल पड़ा। राजभीग श्रारती इत्यादि करके श्रीगोसाई जी भी सूरदासजी के पास पहुँचे श्रोर उनकी कुशलता पूछी। सूरदास जी बोले, श्रच्छा किया, श्राप श्रा गये; में वाट देख ही रहा था श्रोर यह पद गाने लगे —

देखो देखो हिर जी को एक सुभाइ।

ग्रित गंभीर उदार उदिध प्रभू जान सिरोमन-राइ।।

राई जितनी सेवा को फल मानत मेरु समान।

समिभिः दास ग्रवराध सिंधु सम वूँद न एकी जानि।।

वद्गेन प्रसन्न कमल पद सन्मुख दीखत ही हैं ऐसे।

ऐसे विमुखह भये कृपा या मुखकी तब देखी तब तैसे।।

भवत विरह कातर करुणामय डोलत पाछें लागे।

स्रदास ऐसे प्रभुको कत दीजे पीठ ग्रभागे।।

चतुर्भुजदास जी भी उस समय वहीं थे। उन्होंने पूछा स्रूदासजी

भगवद्यश का तो ग्रापने खूब वर्णन किया है पर कभी गुरुवन्दना नहीं

की। स्रदास ने कहा भाई ग्रगर में भगवान् ग्रोर गुरू में भेद सममता

तो भगवान् की ग्रलग वन्द्रना करता ग्रोर गुरू की ग्रलग। परन्तु

वस्तुतः भगवान् ग्रीर गुरू में पार्थक्य है हो नहीं। इसिलिए उनके ग्रलग
ग्रलग यशोगान की ग्रावश्यकता नहीं। फिर भी चतुर्भुजदास का मन

रखने के लिए उन्होंने यह पद गाया—

भरोसी दृढ़ इन चरनि केरी। श्रीवल्लभ नख चंद्र छटा विनु सब जग मांभि ग्रुवेरी। साधन श्रीर नहीं या किल मैं जासों हीत निवेरी। सूर कहा किह द्विविव श्रावरी विना मोल को चेरी।।

यह पर गाकर स्रहास को मुर्छा ग्रा गई। तब श्री गुसाई जी ने उन्हें सचेन करने की चेण्डा करने हुए पूछा स्रहासजी चित की चृहि वहाँ हैं ? उत्तर में स्रहास जी ने गाया—

### **रा**गविहागरी

षित बिन बिन है। कुमर राधिका, नंद नुयन जागों रितमानी। वे अति बतुर तुम चतुर सिरोमन प्रोति करो कैनें होत है छानी।। चेनु घरत तन कनक पीत पट सो तो सब तेरी गित ठानी। ते पुनि स्याम सहैज वे बोभा अंबर मिम धपने इर आनी।। पुनिकत अंग अबही है आयौ निरिंग देनि निज देह सयानी। सूर सुजान सिव के यूके प्रेम प्रकाश भयौ विहसानी।। यह कहते कहते उनकी आँखें उपद्या 'आईं। इसपर गोसाईजी

ने पूदा सुरदास जी नेत्रों की वृत्ति कहाँ है-

संदन नैन रूप रस माते ।

श्रतिमै चाक चपन धनियारे पन पिजरा न समाते ।। चिन चित जात निकट श्रवनन के उनिट पुनिट सार्टक फेँदाते । सूरदास श्रंजन गुन श्रटके नतरु श्रवें उढ़ि जाते ॥ यह कहते कहते हस जोक की जीजा का सम्बरण कर सूरजी

इस वर्णन से स्रदास जी के देह-विसर्जन का विवरण तो मिलता ही है, साथ ही साथ उनकी मृत्यु का समय निश्चित करने में भी सहायता मिलती है। इस वर्णन से यह स्पष्ट है कि स्रदास जी गोसाई विष्ठजनाथ जी के सामने मरे। विष्ठजनाथजी की मृत्यु संवत् १६४२ में हुई। इसिजिए स्रदास जी को मृत्यु संवत् १६४२ से पहले हुई होगी। कपर श्रवुजफजल के जिस पत्र का हम जिक्र कर श्राये हें, उससे पता चलता है कि स्रदासजी संवत् १६४० तक विद्यमान थे। क्योंकि उसमें वादशाह के इलाहावाद श्राने की सूचना दी है श्रीर इलाहायाद की स्थापना संवत् १६४० में हुई। श्रतएव स्रदास की मृत्यु संवत् १६४० श्रीर १६४२ के बीच किसी समय में होनी चाहिए।